#### సంతాపం

#### మాస్టరు గారి సన్సిధికి చేరిన కుసుమాంబగారు

మచిలీపట్నం వాస్త్రవ్యురాలు, పిడుగురాళ్ళ యోగాస్కూల్ సాధకురాలు, ఆత్మకూరి కుసుమాంబగారు 27-2-2012న మాస్టరుగారి సన్నిధికి చేసినారు. వారి వియోగము సాధక మిత్రులకు వారి కుటుంబ పభ్యులకు బాధాకరము.

ఆమె 29-5-1995న పిడుగురాళ్ళ యోగాస్కూల్ లో మారెళ్ళ నాగరాజుగారి వర్ద యోగములో చేరినారు. యోగము శ్రద్ధతో చేసుకొను సాధకులలో ఆమె ఒకరు. ప్రతి కాన్పరెన్సుకు తప్పనిసరిగ హాజరు అయ్యేవారు.

ఆమె వయస్సు 68 సంవత్సరములు. కండ్లు బాగా కనబడవు. గుండె పెరిగినది. చెయ్యి లాగుట, పైకి లేపలేక పోవుట వంశపారంపర్యముగ వచ్చిన బాధ. ఆమె 2011 డిసెంబరు కాన్ఫరెన్సుకు పిడుగురాళ్ళ వచ్చినప్పుడు, ఈమె సోదరుడు ముచ్చర్ల వెంకట గురువులు గారి సలహో మేరకు పిడుగురాళ్ళలో ఉండి రోజూ యోగా స్కూలుకు వచ్చి సాధన చేసుకొనుట వలన ఆమె ఆరోగ్యము కుదుట బడినది. ఐదారు వారములు ఉండి సాధనచేసుకొని, మచిలీపట్నం వెళ్ళిరి. ఆమెకు క్రమముగ కంటిచూపు మెరుగువడినది. చెయ్యి లోవని తనము పోయినది. చాలావరకు ఆరోగ్యవంతురాలయినది. ఆమె బయటికి వ్యక్తపరచిన తృష్తి ఇప్పటికీ మా కన్నులముందు కనబడుచున్నది. ఆమె క్రద్దయే ఆమెకు ఉపశమనమును కలుగజేసినది. శ్రద్ధ ఒక్కటియే మార్గము కదా!

కుసుమాంబగారి ఆత్మకు శాంతి చేకూరాలని కోరుకుంటూ వారి కుటుంబ సభ్యులకు సానుభూతిని తెలుపుచున్నాము.

> ఇట్లు పిడుగురాళ్ళ యోగసాధకులు.

Master C.V.V. Page No: 44

Yoga Samacharam

07 & 08/ 2012

జులై-ఆగష్ట్, 2012

# 

ಬಿ.ಆರ್.ಟಿ.ಆರ್. ಯಾಗ ಸಮಾచಾರಮು (ಯಾಗ ಮೀತುಲತು ಮಾತ್ರಮೆ)

#### **බ**කුරාතානප

| 1) సభ్యులకు విజ్ఞప్తి                     | 2     |  |
|-------------------------------------------|-------|--|
| 2) ప్రాసెస్ ప్రీ వ్యూ - మాస్టర్ సి.వి.వి. | 3-7   |  |
| 3)                                        | 8-12  |  |
| 4) කරුඡුකා - මතාබූත්කා -                  | 13-14 |  |
| 5) లవ్ - ప్యూర్ లవ్                       | 15-21 |  |
| 6) ನೌಧನ                                   | 22    |  |
| 7) ညညာ္ဒ సత్యం - జగత్తు మిధ్య             | 23-24 |  |
| 8)ນໍ້ວబల్స్ ఎక్స్ప్రైనేషన్ -              | 24-27 |  |
| 9)యం.టి.ఎ. లెటర్స్ - తెలుగులో             | 27-34 |  |
| 10 ఇడ-పింగళ-సుఘమ్మ                        | 34-35 |  |
| 11) ಮನಯೌಗಮು - పాలిభాషిక పద వివరణ- మెనాడ్  | 36-38 |  |
| 12)పවතුৰ্ৰু సుఖ దుఃఖములలో  කාనము సుఖమునే  |       |  |
| ಎಂదుకు ទోరుకుంటాము                        | 38-40 |  |
| 13)                                       | 41-43 |  |
| 14) సంతాపం                                | 44    |  |

## ಜ್ರಿಕ್ತ್ ರೆಬಾತೆ ತಾರಿಕ ರಾಜ ಯಾಗಿ ನಿಮಾವಾರಿ ಧ್ವಮಾನಿ ವಿಶ್ರಿಕೆ

### సభ్యులకు విజ్ఞపి

2012వ సంజనకు సభ్యత్వ రుసుము

- రూ.150/-

జీవిత సభ్యత్వ రుసుము

- రూ.1500/-

1సం॥ లేక 2 సం॥ ల చందా కట్టే వారు పోష్టల్ యం.ఓ. ద్వారా పంపుచూ వారి చిరునామా తప్పనిసరిగ $_{\parallel}$ వాయవలసినది. ఆన్లైన్ లో జమ చేయువారు

SBH A/C No:62203042790, J.Narayana Murthy

IFSC code No: SBHY0020815

లో జమచేసి మాకు వారి అ్వడసుతెలియ చేయవలసినది.

అడ్స్ :

ఎడిటర్

**J. Narayana Murthy**, Cell: 98495 22671,

జె.నారాయణమూర్తి

12-118, Janapadu Road, Piduguralla - 522 413,

Guntur Dist., A.P.

మీకు నిరంతరాయముగ పత్రిక పంపబడుచున్నది. దయచేసి చందాదారులు కానివారు చందాను పంపవలసినది.

#### ఎడిటోరియల్

మాస్టరుగారి దయ, కరుణ, ఆశీర్వచనములతో యోగా జర్నల్సు భక్తి శ్రద్దలతో నడుపుట జరుగుచున్నది. మాస్టరుగారు వారి లిటరేచర్లో వాడిన పర్యాయ పదములు క్రొత్తగ నుండుట వలన చదువగనే అర్ధమయినట్లుగనున్నను, మరల మరల చదివి అర్ధము చేసుకొనవలసిన అవసరము ఉన్నది. కొంతకాలము ఆ విధముగనే ఉన్నను మెల్లగ అర్ధమగును. అన్ని విషయములను విహంగ వీక్షణముగ గమనించుటకు అలవాటు పడాలి. మిత్రులు వారి యోగ కేంద్రములలో వీటిని చర్చించుకొని అర్ధము చేసుకొనుటకు ప్రయత్నము చేయగలరు.

ప్రతి యోగ సాధకుడు తనకు తెలిసిన యోగ విషయములను అందరితో పంచుకొనుటకు ఉత్సాహపడాలి. ఉత్సాహవంతులు యోగసంబంధ వ్యాసములను, యోగానుభవములను, వ్రాసి పంపిన వాటిని మన పత్రికలో ప్రచురించగలము. చర్చనీయాంశ విషయములను తెలియచేసిన వాటిని అనుభవజ్ఞుల ఆలోచనలతో ప్రచురించుకుందాము.

సంగతి గురువుగారికి అర్ధమయింది. తాను బాధ్యత అప్పగించిన విద్వార్ధి చేసిన తప్పు సరిచేయదలచాడు గురువుగారు. ఒక రోజు సాయం సమయంలో చీకటి పడుతుండగా గురువుగారు ఒక అరుగుపై కూర్చొని ఆ విద్యార్ధిని పిలిచాడు. పిలవడంతోనే ఆ విద్యార్థి వచ్చి ఏమిటి గురువుగారు అని అన్నాడు. నాయనా ఆశ్రమంలోనుండి ఒక కుండ తెచ్చి ఆ వెలుగుతున్న దీపం మీద బోర్లించు అని అన్నారు. అయ్యా అదేమిటి గురువుగారు ఆ దీపం మీద బోర్డించితే దీపం ఆరి పోదా అని అన్నాడు విద్యార్ధి. నీవు చెప్పింది చెయ్యి అని గదమాయించారు గురువుగారు. శిష్యుడు ఒక కుండ తెచ్చి దీపం పై బోర్లించాడు. దీపం ఆరిపోయింది. అపుడు శిష్యునితో గురువుగారు అన్సారు, 'ఇప్పుడు అర్ధమయిందా' అని. ఏకసంతగ్రాహి అయిన శిష్యుడు అర్ధం చేసుకొని తలవంచుకొని నిలబడ్డాడు. చూచావా నాయనా జ్ఞానం దీపం లాంటిది. అది చుట్నూ ఉన్న చీకటిని పార్కదోలుతుంది. అలాగే విద్య అందరిలోని అజ్హానాన్ని తొలగించి జ్ఞానవంతులను చేస్తుంది. వెలుగు చుట్టూ ఉన్నవాటిని బ్రకాశింపచేస్తూ తాను వెలుగు పెంచుకుంటుంది. అలాగే విద్య పంచి పెట్టినట్లయితే వెలుగు లాగా వ్యాప్తి చెంది వృద్ధి అవుతుంది. అది మనలోనే కూడ గట్టుకున్నట్లయితే బోర్లించిన కుండ క్రిది దీపం లాగా కొడిగడుతుంది, అని వివరంగా బోధించారు గురువుగారు.

మనం చేస్తున్న వినతిలో సర్వ జన హితము కోరులాగున ఉంది కనుక ఈ ప్రార్ధన ఫలితాలు కూడా అధికంగా ఉంటాయి. అందరికోసమే కదా ఈ నూతన యోగము. ఇది మాస్టరుగారి దివ్య లక్ష్యం.

Master C.V.V.

Page No:43

ఫర్ దైర్ ఫర్టర్ డెవలెప్మెంట్స్ అండర్ దై సేఫ్ స్పెషల్ గైడెన్స్ గార్డింగ్స్ అండ్ బ్లెస్పింగ్స్"

అని చెప్పడం వలన మనకు అందుతున్న గ్రేస్ స్వకమంగా సరియగు రీతిలో మనలోకూడా పనిచేస్తుంది అని నా నమ్మకం.

దీనికి ఉదాహరణగా ఒక చక్కని కధ ఒకటి వివరించడం అవసరం.

ఒక ఆ్యశమంలో గురువుగారు శిష్యులకు విద్య బోధిస్తుంటారు. అక్కడ విధ్యార్ధులలో ఒక పిల్లవాడు చాల చురుకైనవాడు. ఏకసంతగ్రాహి. ఒకసారి గురువుగారు గ్రామాంతరం వెళ్ళుచూ ఆ చుర్ముకెన శిష్యుని పిలిచి నాయనా నేను గ్రామాంతరం వెళ్ళుచున్నాను, నేను రావడానికి కొన్ని దినములు పడుతుంది, కనుక ఆడ్రమ బాధ్యత నీకు అప్పగిస్తున్నాను. నేను లేక పోయినా ఆడ్రమములోని విద్యాబోధ, నిర్వహణ నీవు చూడాలి. తక్కినవారికి నీవు నీకు తెలిసిన జ్ఞానాన్సి పంచి ఇవ్వగలవు అని అదేశించి గ్రామాంతరం వెళ్ళారు. గురువుగారికి సరే అని సమాధానం చెప్పాడు శిష్యుడు. గురువుగారు వెళ్ళిన తరువాత శిష్యుడు ఆలోచనలో పడ్డాడు. నేను గురువుగారిలాగా ఉన్న జ్ఞానాన్ని తక్కినవారికి బోధిస్తే వారు నా అంతవారు అవుతారు. నన్ను లక్ష్మపెట్టరు. కనుక నాకు విలువ ఉండదు. అందుచేత బోధించటం తక్కు తక్కిన పనులు చూసుకుంటే సరి అని తలచి తన పని తాను చేసుకుంటూ పోయాడు. ఎవరైనా ఏదయినా సందేహం అడిగినా నాకు ఏమీ తెలియదు అని క్లుష్తంగా సమాధానం ఇస్తూ కాలం గడిపాడు. కొన్ని రోజుల తరువాత గురువుగారు తిరిగి ఆశ్రమం చేరారు. వస్తూనే శిష్బులందరిని పరామర్శించి అందరి యోగ క్షేమములు అడుగుతూ మీరు నేను లేని రోజులలో చక్కగా విద్యాభ్యాసం సాగించి ఉంటారు, మీతోటి వాద్యార్ధి మీకు చక్కగా బోధించి ఉంటాడు, చక్కని జ్ఞానం పొందినారనుకుంటాను, చాలా సంతోషం అని అన్నారు. అందులకు విద్యార్ధులంతా జరిగిన సంగతినంతా పూసగుచ్చినట్లు చెప్పారు. దానితో అసలు

# ప్రాసెస్ స్ట్రీ వ్యూ

Master see we we M c v v

గత సంచిక తరువాయి . . . .

అదే విధముగ మనకుగల స్థూల, సూక్ష్మ, అతి సూక్ష్మ స్థితులలో కొన్ని స్థితులు తటస్థ చేతనావస్థలో నున్న వాటిని ఇంకొక చేతనావస్థ చేత స్థకాశింపచేయుట లేక స్థచోదనము చేయుట అనే స్రాపెస్ ఈ "మాస్టర్ సి.వి.వి." అనే మంత్రాక్షరముల వలన జరుగును.

మనకు మాస్టరుగారు ఇచ్చిన నామములలో ఇంకొక నామము కలదు. అది ఈ క్రిందివిధముగ నున్నది.

O.M : 67. "M what is that C.V.V."

ఈ నామము ద్వారా ' M' అనగా పర్షబహ్మమును గానీ లేక మన హయ్యస్ట్ ను గానీ సి.వి.వి. అంటే ఏమిటి అని అడుగు చున్నాము. దానిగురించి మన అంతర్జ్ఞానము ఏమి గ్రహిస్తుంది అని ప్రశ్న వేసుకొనుచున్నాము. అంతేగానీ సి.వి.వి. అంటే ఎవరు అనిమాత్రము అడుగుట లేదు. అట్లయినచో పైనామము

"M who is that C.V.V." అని ఉండవలసి వచ్చేది. అందువలన సైనామము ఒక వ్యక్తికి గల నామ రూపములకు సంబంధించినది కాదు అని తెలియుచున్నది. మంత్రము నామ రూపములకు సంబంధించినదయిన అది మోక్ష ప్రదాయిని కానేరదు.

ఆర్డర్ కోర్స్ 2- 9 Master C.V.V. leaky guard we Mistress Master మాస్టర్ సి.వి.వి. అనే ప్రిపిస్తుల్ వల్ల సిస్టమ్లోగల హయ్యర్ లెవెల్స్ లోని ప్రాణము

్రకింది లెవెల్స్ వరకు ఊరుట వలన ఏర్పడే పరిస్థితుల నుండి నాలో గల యజమాని యొక్క యజమానురాలు అయిన ' ఉయ్ ' లెవెల్ కు రక్షణ కల్పించవలసినది అని పైనామము యొక్క అర్ధము.

మాస్టర్ = యజమాని, పురుషుడు

మిర్టైస్ =యజమానురాలు, స్ట్రీ

పురుషుడు = Projectile -" త్ " చేయునటువంటిది - విసురునది.

స్త్రీ = Recipticle - గ్రహీత

మాస్టర్ అనేది విసురునది. బయటకు నెట్టునటువంటిది.

We అనేది మాస్టరునుండి నెట్టబడినదానిని గ్రహించేది.

మాస్టర్ సి.వి.వి. అనే నామములో ఈ విధముగ మాస్టర్ అనే పదము పర్మబ్యామును గానీ మనలోని హయ్యస్ట్ ను గాని సంబోధించినట్లుగ మనకు అర్ధమగుచున్నది. పర్మబ్యూము నుండి మనలోని మనకు, మన శాశ్వతరూపనిర్మాణ్యకమములో అవసరములేనివాటిని మన సిస్టమ్ లోనుండి బయటకు నెట్టివేయు పద్ధతిలో ఆ క్రియావిధానమును, ట్రూత్ లెవెల్స్ లోని 'ఉయ్ ', హీట్ లెవెల్స్ లోని 'ఉయ్ ' లు తట్టుకొనేటట్లుగ అవి గ్రహించ గలిగినంతవరకు ప్రాణశక్తిని విడుదలచేయుచూ, వాటికి రక్షణ కల్పించుచూ తన కార్యక్రమమును కొనసాగించుట జరుగును.

పైన చెప్పిన విధాన (కమమును మనస్సు నందుంచుకొని ఈ (పాెసెస్ను చేయవలయును.

ఈ ప్రాసెస్ యెక్క స్పీడ్ను(అనగా No:1 ను ఒక నిముషమునకు ఎన్నిసార్లు చేయుట అనే పద్ధతి)పెంచినకొలది మన సిష్టమ్ లో రాపిడి, సంఘర్షణ ఎక్కువ అగుట, మనము తట్టుకొనలేనప్పుడు స్థూల స్రపంచమున అంతరాయములు కలుగుట అనుభవమే. వాటిని గమనించి తగిన విధముగ నడుచుకొనవలయును.

Master C.V.V.

Page No:4

Yoga Samacharam

#### Grace - sහස

T.S.Sastry Satyayogasramam Warangal

మాతన యోగ సాధకులు స్వకమముగ సరియయిన వేళలయందు ఉభయ సంధ్యలలో స్రార్ధన కొనసాగించు చున్నట్లయితే వారికి మాస్టరుగారి కరుణ నిరంతరము అందుతుంది. కరుణ అంటే (గ్లేస్) మనము కోరుకునే బ్రహ్మశక్తి (ప్లెంటీ ఆఫ్ స్రాణా) నేరుగ మనము భరించలేము గనుక మనకు కావలసినది శ్రీవారి కరుణయే. అదియే మనకు అనంత స్రాణ శక్తిగా బ్రహ్మీశక్తిగ, బ్రహ్మీపజ్ఞగా పనిచేస్తుంది.

ఇలా నిరంతరం పొందుచున్న సాధకులు వారి ప్రార్ధనా సమయములో సామూహిక ప్రార్ధనలయందు అత్యధికముగ మాస్టరుగారికరుణ అందుతుందనుట చాలామంది సాధకులకు అనుభవమే. అయితే ఇలా అందుచున్న ప్రాణశక్తి మనము సక్రమముగ ఉపయోగించుకొనాలి అన్నట్లయితే దానిని వృద్ధిపరచి మనము కావలసిన రీతిలో ఉపయోగించుకొనవచ్చు. సహజంగా విద్య, జ్ఞానం, ప్రజ్ఞ ఇత్యాది శక్తులను అభివృద్ధి పరచుకొనటం అంటే ఇతరులకు పంచిపెట్టటమే సరియయిన మార్గము. అందుకే పెద్దలు అనేది 'విద్య పంచినకొలది పెంపు అవుతుంది' అని. అలాగే మనము పొందిన మాస్టరుగారి కరుణ కూడా మన తోటి సాధకులకు వారి బంధువులకు వారి హితులకు అందాలని నిత్య ప్రార్ధనా సమయములో మాస్టరుగారికి ఒక విన్నపము చేయటం చాలా ముఖ్యం. అందుకే మన ప్రార్ధన అనంతరం రోజూ ఈ ప్రార్ధన చేయడం మంచిది అని నా అభిప్రాయం. ఇది నాకు మన సీనియర్ సాధకులు ఇచ్చిన సలహాకూడా.

" మాస్టర్ లెట్ ది డిస్ట్రిబ్యూషన్ ఆఫ్ దై గ్రేస్ గొ ఢీలీ టు ఆల్ సాధకాన్, దైర్ ఫామిలీ మెంబర్స్, ఢ్రండ్స్ అండ్ డిపెండెంట్స్ టు దైర్ ఫిజికల్ సిస్టమ్ అండ్ Master C.V.V. Page No: 41 Yoga Samacharam ద్వంద్వములు ఉన్నవి. ఇండివిడ్యువల్ లోని మలినములు పూర్తిగ తొలగిననే ఈ జీవా కవర్ విడిపోతుంది.

ద్రణాలు, వ్యాధులు డాక్టరు వైద్యం వల్ల తగ్గినట్లే అనేక ప్రతిబంధకాలవల్ల కలిగే దుఃఖం ఆ ప్రతిబంధకాలను శాంతింపజేసే సాధనలవల్ల తొలగించవచ్చు. ఇది సుఖం ఇది దుఃఖం అని అనుకొనుటకు మూలం అజ్ఞానం(తెలియని తనం)

సుఖ దుఃఖములు రెండూ ఆసలయిన ఇండివిడ్యువల్కు సమానమే. రెండూ అనుభవములే. స్థతి అనుభవము జ్ఞానసముపార్జనకే. అసలు విషయము తెలియకనే సుఖమునే కోరుకొనుట. ఇండివిడ్యువల్ లో ఉన్నది మలినములతో కూడిఉన్న ఆనందం. పర్మబహ్మములో ఉన్నది ఆనందం. ఆనందమయమయిన తనలాంటి రూపములను ఆయన తయారు చేయాలి అని ఆయన సంకల్పము. తనలో ఒక లిమిట్ ను ఏర్పరచి అందులో ఆసంకల్పమును స్థపేశెపెట్టిరి. అందువలన ఆ లిమిట్ లో కొంత మాలిన్యము చేరెను. దానిని తోలగించుకొనుటకు ఈ జీవము ఏర్పడినది. ఈ జీవము పోతే ఆ లిమిట్ కు మిగిలెడిది ఆనందమే, సుఖముకాదు. ఆనందము ద్వంద్వము కాదు. ఆ పదమునకు వ్యతిరేక పదము లేదు.

ద్వంద్వాతీత స్థితిని పొందవలయునన్న ద్వంద్వములోని అన్ని అనుభవములను సాక్షేభూతముగ అనుభవించి తీరవలసినదే. ఈ No:1 అనే ప్రాసెస్ ద్వారా మనయొక్క సూక్ష్మస్థితులతో కూడిన పూర్తి సిస్టమ్ (ఒక ఇండివిడ్యువల్ యొక్క అస్థిత్వ మండలం మొత్తం) ప్రక్షాళన అగును.

ఈ నామము చేయునిధానము : మనము ఈ నామమును జాగృదావస్థలో స్థూల స్థ్రజ్ఞతో కనులు మూసుకొని చేయవలయును. నిముషమునకు 12 సార్లు చె॥ 10 నిముషములలో 121 సార్లు ప్రాసెస్ చేయవలయును. ప్రారంభములో నిముషమునకు 12 పార్లు కంటే వేగముగ చేయరాదు. ఈ విధముగ 121 సార్లు చేయుటను ఒక రౌండ్ అంటారు. ఒక రౌండ్ ను "m" అనికూడా అంటారు.

ఫిజికల్ మాస్టరుగారి అనుమతితో ఈ స్పీడును రోజుకు 1 రౌండ్ నుండి 2 రౌండ్లు, 4 రౌండ్లు, 5 రౌండ్లు, 10 రౌండ్లు అలాగ క్రమముగ పెంచుకొనుచు పోవచ్చును. రౌండ్స్ పెరిగినకొద్దీ స్పీడును పెంచుతూ అనగా నిముషమునకుచేయు ప్రాసెస్లలు పెంచుతూ పోవలయును.

 $121 \times 1 = 121 = 1$ m

 $121 \times 10 + 2 = M = 1212$ 

 $1212 \times 10 + 1 = M_1 = 12121$ 

 $12121 \times 10 + 2 = M_2 = 121212$ 

 $121212 \times 10 + 1 = M_3 = 1212121$ 

 $1212121 \times 10 + 2 = M_4 = 12121212$ 

 $12121212 \times 10 + 1 = M_5 = 121212121$ 

నెంబర్ 1 చేయు డ్రతి స్థాయిలో స్పిరిచ్యువల్ డెవెలప్మెంట్ ఉంటుంది. డ్రతి స్థాయిలో అంతరాయములు కూడా ఉంటవి. ఫిజికల్ మాస్టర్ అనుమతితోనే వీటిని చేయవలసి ఉంటుంది. అనుమతి లేకుండా చేసినా అనుమతికి భిన్నముగ చేసిన ఈ నెంబర్ 1 సాగదు. ఇది సాధకులు గమనించగలరు.

నెంబర్ 1 ను ఒక కోర్సుగ మెదలు పెట్టుటకు ముందు తెలుసుకొనవలసిన విషయములు

1. రోజును రెండు భాగములుగ గుర్తించాలి.

3 AM to 11AM 3PM to 11PM సాధన సమయములు.

2. రోజులోని డ్రతి భాగమునందు నెంబర్ 1 చేయుటకు ముందు ఈ క్రింద ఇవ్వబడిన ఎడ్జస్ట్మ్మెంట్ నామమును 5 ని॥ ప్రాసెస్ చేసి 5 ని॥ రెస్ట్ తీసుకొనవలయును. ఆ తరువాతనే నెంబర్ 1 రౌండ్స్ ను చేయవలయును. కొంత కాలము తరువాత ఎడ్జస్ట్మ్మెంట్ నామము ప్రాసెస్ కాలమును, రెస్ట్ కాలమును తగ్గించుకొనవచ్చును.

"please Master adjust stabilize bless us with health and strength with stability and confidence socially, physically, mentally, spiritually, eternally, and truely with prosperous life in us and in creation."

5'P 5'R

Yoga Samacharam

3. No:1 Master C. V. V. (Master see we we)

#### ಮುದಟಿ ಸ್ಥಾಯ ವೆಗಮು :

ఎడ్జస్ట్మ్మెంట్ - 5ని॥ ప్రాసెస్, 5ని॥ రెస్ట్

నెంబర్ 1: 121 సార్లు(1m) వేగము నిముషమునకు 12 ప్రాసెస్)

10' P - 5' R 1 రౌండ్ పూర్తి అగుటకు 25 ని॥ పట్టును.

1.ఉదయం 1 రౌండ్ ( 25 ని॥) సాయింతం 1 రౌండ్ 100m /50 days

2.ఉదయం 2m **40** ని။, సాయింతం 2m **40** ని॥ 400m /100 days

#### రెండవ స్థాయి వేగము :

ఎడ్జస్ట్మ్మ్ంట్ - 3ని॥ ప్రాసెస్, 2ని॥ రెస్ట్

నెంబర్ 1: నిముషమునకు 15 ప్రాసెస్లు 1 m - 8' ప్రా , 2' రెస్ట్

Master C.V.V. Page No: 6

Master C.V.V.

Page No:39

Yoga Samacharam

కలిగినంతలో కలోగంజో త్రాగి కలత లేకుండా నిదిస్తాడు. ఒళ్ళు చెమట పట్టేలాగునపనిచేస్తాడు కనక కరకరా ఆకలి వేస్తుంది. ఆ ఆకలి మీద గంజి త్రాగినా అమృతం వలె ఉంటుంది. రేపటికి దాచవలెననేది లేదు గనుక కలత లేదు. ఏ చెట్టుకిందనో పడుకొని హాయిగ నిదిస్తాడు. అంతవరకు బాగానే ఉన్నది. వాడు చెట్టుకింద పడుకొని మేడలు మిద్దెలు చూచి అయ్యో ఆసుఖం నాకు లేకపోయినదే అని అనుకుంటే అప్పుడు మెదలవుతుంది అతని కష్టం.

తనదాకా వచ్చిన దానిని ఒక అనుభవముగా పరిగణించి కర్మచేయుటలో ఉండేది ఆనందం. సుఖమునకు అంతులేదు. అదేవిధముగ కస్టమునకు కూడా అంతులేదు. అపలు సుఖము అంటే ఎట్లాఉంటుందో ఆలోచన చేద్దాము.

మనకు ఒక కాలిమీద కురుపు వచ్చింది. దానికి మందు వేసి నయముచేసుకొనుటకు ప్రయత్నముచేస్తాము. కొన్నిరోజులు దానితో బాధపడతాము, తట్టుకుంటాము అది మెల్లగా తగ్గి పోతుంది. పుండు తగ్గితే పుండువల్ల వచ్చిన బాధ తగ్గుతుంది అనే కొరికతో ఆ పుండుకు మందువేయుట, ఆమందు వేసినప్పుడు కలిగే అధిక బాధను కూడా తట్టుకొనుట జరుగను. మెల్లగా పుండు తగ్గుతుంది, బాధపోతుంది. మనము మందు ఎందుకు వేసుకున్నాము. పుండువలన వచ్చిన లేక వచ్చే బాధపోతుందని. పుండు లేకపోతే బాధలేదు. బాధ పోతే వచ్చేది సుఖము అని అనుకుంటాము. కానీ అవచ్చినది సుఖము కాదు. పుండు పోగానే పుండు లేనప్పటి స్థితికి మనశరీరము వచ్చినది. దానినే మనము సుఖము అనుకుంటాము. పుండు లేనప్పటి స్థితికి మనశరీరము వచ్చినది. దానినే మనము సుఖము అనుకుంటాము. పుండు లేనప్పటి స్థితికి పునరుద్దరింపబడినది అని మాత్రమే అనగలము.

సుఖ దు:ఖములు అనే ద్వంద్వములు శరీరమునకు వచ్చినవి. అవి రెండూ ఉ న్నవికాదు. ఉన్నది శరీరము మాత్రమే. ఈశరీరము ఇండివిడ్యువల్ కు జీవా కవర్ వలన పచ్చినది. ఇండివిడ్యువల్ తన లోని మలినములను పోగోట్టుకొనుటకు ఆ జీవా కవర్ ను ఆశ్రయించినది. ఈకవర్ కు మాత్రమే భిన్నమైనది, విశేషమయినది.

్రపతివాడు తెలుసుకొనవలసినది ఏమిటంటే, నేను ఒక స్థ్రపత్వేకమైన "మొనాడ్ సిస్టమ్" అయి ఉన్నాను. నేను ఆ మొనాడ్ సిస్టమ్లలో ఒక సూక్ష్మ అత్యల్ప అంశను. నేను నా గురించి అనగా నా మొనాడ్ గురించి తెలుసుకోవాలని తాష్మతయపడేకొద్దీ అది నాకు తెలియచేయుటకు సిద్ధముగ నున్నట్లు అర్ధమగును. నేను దానినుండి వచ్చిన ఏ చిన్న సూచననయినా విడువకుండా పాటించుట వలన దానిని (కమముగ అర్ధముచేసుకొనగలను. ఆసలహాలు ఇంట్యూషన్గా గాని, ఇన్ఫర్ వాయిస్గా గాని వచ్చుచుండును.

ఈ మొనాడ్స్ బ్రహ్మపురిలో ఉండేటటువంటి గణనీయమైన పారమార్ధిక అంతిమ ధ్యేయం.

# పర్మిపశ్భ

సుఖ దుఃఖములలో మనము సుఖమునే ఎందుకు కోరుకుంటాము? అసలు సుఖం అంబే ఏమిటి?

సుఖము దుఃఖము అనేవి ద్వంద్వాలు. సుఖము తగ్గితే అది కష్టమే. దుఃఖము తగ్గితే అది సుఖమే. ఇవి రెండూ సాపేక్ల సిద్ధాంతమును అనుసరిచిన ఒకే అవస్థ. ఒకరికి ఒకటి సుఖమైన అదే ఇంకొకరికి కష్టము. నడిచి పోయేవానికి సైకిల్ మీద పోవుట సుఖము. సైకిల్ మీద పోవువానికి స్కూటర్ మీదపోవుట సుఖము, స్కూటరు మీద పోవువానికి బస్సు డ్రయాణము సుఖము. బస్సులో వెళ్ళేవానికి సొంత కారు సుఖము. అನ್ನಿಂಟಿಲ್ ತ್ರವಯಾಣಮೆ ಅಯಿನಾ ಸುఖಮುಲ್ ತೆಡ್.

మహారాజు ఉంటాడు. నిత్య పంచభక్ష్యపరవాన్సాలదులతో భోజనం సిద్ధంగా వుంటుంది. కానీ వారికి ఎప్పుడూ వ్యాధే, అజీర్లమే. నొటికి రుచి ఉండదు. తింటే అరగదు. కడుపునొప్పి, న్నిద రాదు. పందిరిమంచం పట్టుపరుపులూ అన్పీ వుంటవి. ఏంలాభం? ఎప్పుడూ చీకూ, చింతా తప్పదు. ఆ రాజుకన్న కూలివాడు సుఖి. 1.ఉదయం 3 రౌండ్స్ ( 25 ని॥) సాయింత్రం 2 రౌండ్స్

లేక రోజుకు 5 m ఒకసారిగ కాని, రెండుసార్జుగ కానీ

1000m /200 days

2. రోజుకు 10 m ఒకసారిగ కాని, రెండుసార్తుగ కానీ

3500m /350 days

#### మూడవ స్థాయి వేగము :

ఎడ్లస్ట్మ్మ్ -2ని။ ప్రాసెస్ 1ని။ రెస్ట్

నెంబర్ 1: నిముషమునకు 20 ప్రాసెస్లు

1m - 6' | పా။ చా။ చేయాలి.

(1m తరువాత రెస్ట్ లేకుండా 2వ m మొదలు పెట్టవచ్చు.)

1.రోజుకు 10m - ఒకటి లేక రెండు సార్జుగ

కుడి భాగపు హాఫ్ సింబల్ తో

2500m /250 days

ి ఎడమ భాగఫు హాఫ్ సింబల్ తో

2500m /250 days

ఈవిధముగ 1200,000 ల ప్రాసెస్లు పూర్తి అయిన తరువాత ఫిజికల్ మాస్టర్ గారి అనుమతితో 4వ స్టేజిని చేయవలయును.

4వ స్థాయి:

రోజుకు 10m చొ॥ ఒకటి రెండు సార్లుగ ఫుల్ సింబల్

C<sub>1</sub> - C<sub>2</sub> ක් 1000m, C<sub>2</sub> - C<sub>3</sub> ක් 1000m

C<sub>3</sub> - C<sub>4</sub> వద్ద 1000m, C<sub>4</sub> - C<sub>5</sub> వద్ద 1000m ఈవిధముగ

 $\mathbf{C}_6$  -  $\mathbf{C}_7$  කරන చేసినతరువాత  $\mathbf{C}_1$  -  $\mathbf{C}_7$  කර ఆతరువాత

లోవర్ 'ఉయ్' హయ్యర్ 'ఉయ్' ల వద్ద, హయ్యర్ 'ఉయ్' రిఫరెన్స్ పాయింట్ ల ವದ್ದ ಖಾಡಾ  $1000 \mathrm{m}$  చేయవలయును. ఈ విధముగ జీవిత కాలములో ఒక కోటి వెంబర్ 1 చేయుట లక్ష్మముగ పెట్టుకొనవలయును.)

చివరకు వచ్చు సరికి ఫిజికల్ మాస్టర్ ఇచ్చు సూచనలు అతి జాగ్రత్తగ అనుసరించుచూ ఉండవలయును.

#### **FIRST ORIGIN**

### under Master's view

. . . . గతసంచిక తరువాయి

కణ వాదం: భూమి, జలం, అగ్ని, వాయువు, ఆకాశం, కాలం, దిక్కు, ఆత్మ, మనస్సు, అని పదార్దములు తొమ్మిది. వీటిలో మెదటి అయిదు పంచభూతములు వీటికి వరుసగా గధం, రసం, రూపం, స్పర్ళ, శబ్దం లనే గుణములు ఉన్నవి. మొదటి నాలుగు మహాభూతాలు, ఆకాశము, దిక్కులు నిత్యములు, సర్వ వ్యాప్తములు. మనస్సు అణు డ్రమాణము గాన ఒకే క్షణంలో రెండు జ్ఞానలు ఉండజాలవు. ఆత్మ సర్వ వ్యాప్తము, నిత్యము, జ్ఞానాధారము. జీవాత్మ మానసికము. పరమాత్మ జీవుల కర్మలననుపరించి నిత్యములయిన పరమాణువులతో జగస్పష్ఠి చేయుచున్నాడు. గుణం ద్రవ్యాన్ని ఆశ్రయించి ఉంటుంది. ఒక గుణం లో మరియొక గుణం గాని కర్మ గాని ఉండవు.

### మీమాంశ సిద్దాంతము:

వేదాలు అపౌరుషేయాలు. వీటిలో పురుషబుద్ధికి సంబంధించిన దోషాలేవీ ఉండటానికి అవకాశము లేదు. అందువలన ఇవి పరమ ప్రమాణము. ఇలా చెయ్యాలి అని వేదములలో విధించినదల్లా ధర్మం. ఇలా చెయ్యకూడదు అని నిషేధించిందల్లా అధర్మం. వేదములు చెప్పినట్లుగ ధర్మానుష్ఠానము చేయగా చేయగా కర్మ బంధాలన్నీ నళించి మోక్షం లభిస్తుంది.

ఆత్మ- జన్మ, మరణ రహితము. నిత్యము. ఆత్మకు జ్ఞానము సహజము కాదు. ఆత్మ దేహింద్రియములతో సంబంధించి ఉండి విషయాలను గ్రహించే సమయములోనే జ్ఞానం కలుగుతుంది. దేహ బేధాన్ని బట్టి జీవులు భిన్నులుగా ఉంటారు. ధారను నిరంతరము అందించుచు తన ఉన్నతికి తోడ్పడుటకు తను తన స్థానమువరకు దిగివచ్చుచునే ఉండును. జగత్తులోగల స్థతిలెవెల్ లోని తన ఆంశను ఎప్పటికప్పుడు ఎదుగునట్లుగ చేయును. ఆవిధముగ జగత్తులోని మానపునకు తన తనమును అందించుచునే ఉండును. ఆవిధముగ మానపునిలో దివ్యమైన మొనాడ్, అశరీరతత్వమైన ఆత్మస్వరూప మొనాడ్, హయ్యర్ హ్యూమన్ మొనాడ్, చైన్ మొనాడ్, లోవర్ హ్యూమన్ మొనాడ్, యాస్ట్రల్ ఫిజికల్ మొనాడ్ అనే అంశలు పలు డిగ్రీలలో ఉన్నవి.

మొనాడ్ను ఇండివిడ్యువల్ గా తీర్చిదిద్దుటకు ఒక పనిముట్టుగ జీవాత్మ అయిన అహంకారాత్మ వనిచేయుచున్నది అని గవునించాలి. ఆవిధ ముగ తెలియబడినప్పుడు ఈ జీవిగనున్న మానవరూపము అసలయినది కాదని, దానికంటే పైలెవెల్స్ లో అంతకంటే శక్తివంతమైనది, దీనికి ఆధారమై ఉన్నదనియు, అట్టి దివ్యత్వమునుండి ఒక స్పార్క్ మాత్రమే దీనిలో పనిచేయుచున్నదని (గహించవలసిఉన్నది.

మొనాడ్ అనేది వ్యక్తిగత అవ్యక్త దివృత్వం. ఒక మానవునిలో దాగిఉన్న దివృత్వం. అదే మన మానవ రూపమునకు కారణము. దానినుండి వచ్చు పరిశుద్ధ స్రవాహమే మానవుని స్రక్షాళన చేయునది. మానవ రూపము దానికి ఒక ముసుగు. అలాంటి ముసుగులే ఆ దివృత్వమునకు మానవరూపమునకు మధ్య అనేక ముసుగులు కలవు. ఆముసుగులను తీసివేన ఆ ముసుగులలోని నిర్మాల్యమును తొలగించిన అది పరిశద్ధముగ మిగులును. ఆ ముసుగులలోని మాలిన్యమును బయటకు నెట్టటకు అవసరమైన ద్వారములు ఈ మానవ రూపమునందు మాత్రమే ఉన్నవి. ఆ దివృత్వము ఇన్ని ముసుగులతో ఉన్నందున, ఏలెవెల్ లోని మొనాడ్ కు ఆలెవెల్ లోనే గ్రహించుతనము ఉన్నందువలన, ఆ దివృత్వమును స్థాలములోని కించితత్వము తెలుసుకొనలేకపోవుచున్నది.

డ్రపతి మొనాడ్ సిస్టమ్ ఇంకొక మొనాడ్ సిస్టమ్ కంటే డ్రపత్యేకమైనది, స్పష్టమైనది,

Master C.V.V.

Page No: 8

Yoga Samacharam

Master C.V.V.

Page No: 37

### ಮನಯಾಗಮು - ವಾಲಭಾಷ್ರಿಕಏದ ವಿವರಣ ಮನಾಡ್:

మొనాడ్ అనగా అఖండనీయ స్వాభావిక స్థితి. ఒక కణం. ఒక స్రమాణం. ఏకాంశం. ఒక స్వాభావిక స్థితి ఏదయితే ఇక ఎంతమాత్రము విభజింపబడదో, ఏదయితే తొలచబడదో, దానిని మొనాడ్ అంటారు. అందువలన దీనిని సత్యమైనదిగ భావించవచ్చును. వికసించుటవలన లేక దానినుండి వరుసగా ఆలోచనల పరంపర ఉద్భవించునటుల మొనాడ్ తననుండి వరుసగ తనలాంటి వాటిని స్రవింపచేయునట్లుగ ఉద్భవింపచేయగలదు. యాటమ్ కూడా విడదీయలేని ఒక ఆవరణ అయినప్పటికి తన లాంటి వాటిని తననుండి ఉద్భవింప చేయలేదు. మెనాడ్స్ తనదైన స్వభావము, స్వంత (పేరణ, స్వంత చేతన్యవంతమైన జ్ఞానము అనేక శ్రేణులలో అనేక లెవెల్స్లో అనేక పరిమాణములలో ఉండును.

మెదట ఒక మెనాడ్, తనలాంటి మెనాడ్లను తననుండి డ్రపరింపచేయును. అవి ఆ లెవెల్ లో వ్యాపించును. ఆవిధముగ వ్యాపించిన మెనాడ్లు పలుచగ విస్తరించి ఉండును. అవి దగ్గిరగ చేరి ఒకటి ఒకటి కలిసి రెండు అయిన వాటిని డైయాడ్స్ అంటారు. మెనాడ్లు డైయాడ్లుగ ఘనీభవించుటవలన డైయాడ్ల సాంద్రతకలవి అన్నీ ఒక లెవెల్ లో ఉండును. ఆవిధముగ అనేక కలయికలతో అనేక సాంద్రతలు గల అనేక లెవెల్స్ ఏర్పడినవి. ఆవిధముగ ఒకే స్వభావము గల అనేక మెనాడ్స్ ఘనీభవించుటవలన అది ఒక సిస్టముగ భాసించును.

అనగా ఒక న్వభావము గల మెనాడ్ ఎన్నో సాంద్రతలతో ఎన్నో లెవెల్స్లోఎన్నోవిధములుగ ఉండును. స్థతిఒక్క స్థత్యేక సాంద్రతగల స్థితి అలాంటి సాంద్రత గల స్థితులను తననుండి స్థపరింపచేయును. చివరగా ఈ మొనాడ్ జగత్తులో ఒక జీవతత్వమును ఆధారముచేసుకొని తనని తను ఉద్ధరించుకొనును. జగత్తులొ ఒక జీవములో ఈ మొనాడ్ నిర్బందింపబడి దానికి తననుండి స్థాణ మానవులు ఇక్కడ చేసిన కర్మల చేత అతని ఆత్మలో ఒక శక్తి పుట్టుచున్నది. ఈ శక్తి కర్మ నశించినా జీవుణ్ణి అంటి పెట్టుకొని ఉంటుంది. తరువాతి జన్మలలో ఆ శక్తి ఫలాలను ఆ జీవునికి ఇస్తుంది. ఈ మీమాంశ విధానము యొక్క మూలాలు చాల పురాతనమై విస్తృత రూపములో విశ్లేషణ పెరిగి పెరిగి స్మూత రూపములో నిబంధించబడినవి.

ఈ సూత్ర రూపములు వేద అంతమున ఆ వేదములలో చెప్పిన విషయములు వేదాంతములుగ డ్రచారములోనున్నవి. ఈ వేదాంతములు ద్వైతము, అద్వైతము అని రెండురకములు. అద్వైత సిద్ధాంతమును శ్రీశంకరభగవత్పాదులు వేదాంతము అంటే అద్వైతమే అనేవిధంగా ప్రాచుర్యములోనికి తెచ్చారు. దాని వైభవము నశించకుండునట్లుగ భారత దేశమున నలుదిక్కుల నాలుగు పీఠములను పీఠాధిపతులను ఏర్పరచి అద్వైత సిద్ధాంతమును భారతదేశమున సుస్థిరముగ నుండునట్లు చేసిరి.

వేదాంతములను "ఉపనిషత్" అని కూడా అంటారు. బ్రహ్మవిద్యను బొధించే గ్రంధం "ఉపనిషత్" అని పిలవబడుతుంది. ఒక గురువును ఆశ్రయించి ఆయన దగ్గిర కూర్చుండి సంపాదించ వలసినదవటం చేత బ్రహ్మవిద్యకు "ఉపనిషత్" అని పేరు. ఉపనిషత్ అనే పదమునకు రహస్యం అనే అర్ధం ఉన్నది. ఆత్మ తత్వం అతి రహస్యమైనది కనుక దానిని డ్రతిపాదించే గ్రంధానికి కూడా ఉపనిషత్ అనే పేరు లభిస్తుంది. ఉపనిషత్తులు వేదముల సారాన్ని తెలియజేయునవిగాన వీటికి వేదాంతములనే పేరు వచ్చింది.

అద్వైత సిద్ధాంత వాక్యాలు కొన్ని :

- 1. అన్ని భూతాలలో దాగిఉండి అంతటా వ్యాపించిఉన్నదే అంతరాత్మ.
- 2. మనము చూచేదంతా, చూడలేనిదంతా బ్రహ్మమే. జీవాత్మ కూడా బ్రహ్మమే.
- 3. ఆ బ్రహ్మమే వ్యక్తావ్యక్త బ్రహ్మము అయింది.
- 4. ఈ ప్రపంచములో అనేకత్వం చూచేవాడు పరిణామ్మక్రమ జన్మపరంపర

Master C.V.V.

అనుభవిస్తూ ఉంటాడు.

- 5. ఉన్నదొక్కటే. అదే బ్రహ్మం. అదే పర్రబహ్మం. రెండులేవు.
- 6. తత్వజ్ఞానం ఉన్నవానికి అన్ని భూతాలు తన ఆత్మయే.
- 7. అంతటా ఏకత్వం చూచేవానికి మోహము, శోకము, భయము ఉండవు.
- 8. నేనే అనేక ఆకారములలో ఆవిర్భవిస్తాను అని ఆత్మ తలచినది.
- 9. "ఏకం సత్ విప్రా బహుదావదన్తి"

"సత్" అనే తత్వం ఒకటే అయినా దానినే పండితులు అనేక రూపాలలో వర్ణిస్తూ ఉంటారు.

10. గర్భంలో **డ్రజాపతి** సంచరిస్తున్నాడు. ఇతనికి పుట్టుక లేక పోయినా అనేక రూపాలు ధరిస్కూ ఉంటాడు.

11. పర్యబహ్మం గురించి ఈ విధంగా బ్రహ్మవేత్తలు చెబుతారు.

ఇది స్థూలం కాదు. ఇది చిన్నది కాదు. పొట్టిది కాదు. పొడవైనది కాదు. ఇది కాంతి కాదు. చీకటి కాదు. వాయువు కాదు. ఆకాశముకాదు. దీనికి కళ్ళు లేవు. చెవులు లేవు. వాక్కులేదు. మనస్సు లేదు. తేజస్సు లేదు. ప్రాణం లేదు. పరిమాణం లేదు. పరిణామం అక్కరలేదు. లోపల వెలుపల అని లేదు. ఈ విధంగా అద్వితీయ నిర్మణ ఆత్మ తత్వం.

చైత పిద్ధాంతం: సగుణం, నిర్గుణం అనేవి రెండూ ఉన్నవి. తాను అనేవాడు ఒకడు, తనతో పాటు మరి ఇతర జీవులు, జగత్తు ఉన్నట్లు ప్రత్యక్ష్ణప్రమాణముల వలన తెలుస్తున్నది. దేవుడు అనేవాడు ఒకడున్నాడని శాస్త్రాలలో వింటున్నాము. తాను ఇతర జీవులు ఒక్కటే అనిగాని తాను దేవుడు ఒక్కటే అనిగాని ఈ జగత్తు అసత్యం, అనిగాని, ఏ ఒక్కడు అనుకోవటానికి అవకాశము లేదు. ఇవి అన్నీ వేరు వేరు అని చెప్పటానికి ఏ శాస్త్రాలు అవసరం లేదు. అద్వైతమే సత్యమనే పక్షంలో మనకు ప్రత్యక్షంగా కనబడుతున్న ఈ ప్రపంచాన్ని లేదనడం ఎలా కుదురుతుంది. జీవునికి జీవునికి భేదం గమనిస్తూనే ఉన్నాం గదా? సర్వజ్ఞుడైన

ఉంటుంది. శరీరములోని శక్తులన్నీ వాటి వాటి అత్యుత్తమ స్థితిలో ఓజశ్శక్తిగా మారతాయి. ఈ విధముగా మార్చుట కొరకే సంభోగవాంచా రూపంలో వ్యక్తమయ్యే కామశక్తిని నిరోధించేది. ఈ శక్తి సులభంగా ఓజశ్శక్తిగా మారుతుందంటారు యోగులు. అందువలనే ఆధ్యాత్మిక విషయములో బ్రహ్మచర్యమును పాటించుట. ఈ శక్తిలన్నీ మూలాధారానికి వశమై ఉంటాయి. ఇది అంతయు పై నుండి స్థూలమువరకు ఘనీభవించిన శక్తిని ఓజశ్శక్తి గా మార్చు డ్రయత్నమే బ్రహ్మచర్య దీక్ష. కానీ మన సిద్ధాంతం డ్రకారం ఘనీభవించిన దంతా మనసిస్టమ్ టోని వ్యర్ధ పదార్ధమే. మనము మన ఆది సోర్పు నుండి ప్రాణశక్తిని గ్రహించి ఇడపింగళలోని ద్రవ్వరాశితో అనుసంధాన పరచి ఓజస్సుగా మార్చుట జరుగుట వలన ఈ యోగ సాధనలో ఏర్పడిన ఓజస్సు మహాఅద్భుతమైనదిగా మనము గుర్తించాలి.

పైనామములు ప్రాసెస్ చేయుట వలన మనకు గల అంతర్గత సూక్ష్మ చలనాలను గమనించగలుగుతాయి. ఈ సూక్ష్మ చలనాలను కనిపెడితే చాలు అవి మనకు స్వాధీనం కావటం మొదలు పెడతాయి. అందువలన మన యొక్క ఆధ్యాత్మిక ఉన్నతిని తెలుసుకొనవచ్చును.

కాస్మిక్ ఫీల్డ్ లోని జీవతత్వము ఆవిర్భవించుటకు సూర్య, చంద్ర, అగ్ని తత్వములు వరుసగా పింగళ, ఇడ, సుషుమ్న నాడుల ద్వారా త్రవహించుట వలన ఏర్పడును. కాస్మిక్ ఫీల్డ్ కు సూక్ష్మముగా అన్మానిఫెష్ట్డ్ లెవెల్ లో ఇదేవిధముగ అక్కల్ట్, ఇక్కల్ట్, యాక్టివిటీ, అనే తత్వములు కలవు. వాటి కలయిక వలన అణువు, పరమాణువు, జీవ తత్వము ఆవిర్భవించును. "పర్మెనెంట్ యాటమ్" ఫార్మేషన్ జరుగవలయుననిన సుషుమ్న నాడి లోని మహాపర నిర్వాణ అయిన 7వ సెంటర్ పైన 8వ సెంటర్ ఒకటి ఫార్మ్ అయి అక్కడ నూతన నిర్మాణము జరుగవలయును. ఇక్కడనే పూర్ణ చంద్రోదయము అగును. ఇక్కడ నుండియే మనయోగము మొదలు అగును.

21/57/1: ఈ రెండు ట్యూబ్లు అనే పసి పిల్లలు అయిన ఆధ్యాత్మిక పెరుగుదలకు ఆరంభదశలో నున్న మేల్, ఫిమేల్ కుండలినీలు 'ఫుయ్' లెవెల్ కు అను సంధింపబడిన సాధక దంపతుల నిర్మాణము పై బొమ్మలో చూపబడినది. వారి నిర్మాణ మాత్రముల అనునరణలో గల నిర్మాణ నూత్రముల కియావిధానముల వినొదపు గమనికలు , డ్రతి సూత్రము ముఖా ముఖి డ్రత్యక్షముగ ఇచ్చు వేగవంతమైన ప్పందనలు, ముఖ్యభాగములయందు కనబరచు దెబ్బ, తట్లు, విసరు, గ్రుద్దుట మొదలగు విశేషణములతో జరుగు క్రియా విధానములనుండి మీరు ఆ పని చేసే ఫోర్సును అవగాహన చేసుకొనగలరు. మీ శరీరములోని అవయవములు అనే ఉప యంత్ర భాగములు పనిచేయుచున్నచో వాటి శబ్ద తరంగములకు శరీరము స్పందించినప్పుడు మీ చెపులో అవి వినగలరు. ఎవరైనా దఫుడ మీద గట్టిగా కొట్టినప్పుడు , బాకా ఊదినప్పుడు, చెవి లోనిచెపులు అదిరినట్లుగా, నిర్మాణ స్మూతములను అనుష్ఠానము చేసినప్పుడు క్రిందికి డ్రేలాడుచున్న ఈ రెండు ట్యూబులు ఈ క్రియా విధానము దేనికి సంబంధించినదో తెలియని విధముగా అప్పుడప్పుడు గమనించగలరు.

దారములాంటి ఈ రెండు నాడులు ప్రత్యేకమైన విధముగ ఆశ్చర్యకరవిషయములయందు స్పందించినట్లుగ శబ్దములను చేయును. ఉ బుసు పోని ప్రలాపములయందు జరుగు సంభాషణలను క్రియా విధానములో కనబరచుట జరుగును. మీకు పుష్టిని ఇవ్వగల సమాచారమును అందించి అపంపూర్ల భాగములకు సహకరించగలదు. అతను, చేతి వ్రాత పనివాడు అగుట వలన కొన్ని విభాగములలో అతని మీద దయ చూపుట జరిగినది.

మిగతా . . . . రాబోవు సంచికలో

### ಇಡ-ಪಿಂಗಳ-ಸುಭುಮ್ನ

. . . . గతసంచిక తరువాయి

Master C.V.V.

యోగులు ఈ ఓజశ్శక్తి మహత్తరమైనదని అంటారు. ఈ ఓజశ్శక్తి సహ్రసారములో సంచితమైఉంటుంది. ఎక్కువో, తక్కువో (పతి మనిషికి ఓజశ్శక్తి పరమాత్మకు అల్పజ్ఞుడైన జీవునికి అభేదం చెప్పటం పాసగదు.

ఉపనిషత్తులలో భగవంతుని తెలుసుకొను మార్గం ఈ విధంగా ఉంటుంది. ముందుగ ఒకదానిని ప్రధానమైనదిగా చెప్పి దానిమీద బుద్ధి నిలిపిన తరువాత అది కాదు అని మరియొకదానిని లక్ష్యవస్తువుగ చెప్పుచూ పోయి చివరకు మనకు తెలిసినది అంతా వట్టిది తెలియవలసినదియే ఆత్మ అని చిట్టచివరిగ అది (భగవంతుడు లేక ఆత్మ) తెలియబడదు అని చెప్పుట జరగుతుంది. తెలుసుకునేదే ఆత్మ అని తెలియబడాల్సినది కూడా ఆత్మయే అని చెప్పుట జరుగుతుంది.

ముందుగ ఆత్మను అన్నమయము అని చూపించి అది కాదని మనోమయమని, అదికాదని స్రాణమయమని, అది కాదని జ్ఞానమయమని, అదికాదని ఆనందమయమని, చివరకు ఆనందము అనగా మనకు తెలిసిన ఆనందమునకు అతీతమైన ఆనందము కలది ఆత్మ అని చెప్పి గజిబిజి చేయుటయే మనకు గల వేదాంత విజ్ఞానము. కానీ ఇది, ఇది అనికానీ ఈ సృష్ఠి కారణము లక్ష్యము ఇది అని సృష్ఠముగ తెలియజేయుట జరుగ లేదు.

బ్రహ్మ నిర్గుణం. ఈ జగత్తు బ్రహ్మములోనిదే. జగత్తు బ్రహ్మమునకు సాకారము. ఈ సాకారములో మంచిగుణములు, హేయ గుణములు రెండూ ఉన్నవి. మరి ఈ హేయ గుణములు ఎవరికి చెందాలి? మనకు తెలిసిన విషయములను గమనిద్దాం. పంచభూతములు స్థూలము(భూమి) నుండి ఆకాశము వరకు ఒకదానికంటే ఒకటి పంచభూతములతో తయారయిన వాటిని తనలో క్రమముగ కలుపుకొనుచు వాటిని శుద్ధి చేసి చెడిపోకుండా చేయుట వాటి లక్షణము. నీటితో శుద్ధి చేసిన మలినములు తొలగి పరిశుద్ధమగును. వాయువుతో శుద్ధి చేసిన ఆ వాయువులకు గల దుర్వాసన తొలగి పోవును. అగ్నితో శుద్ధి చేసిన కూడ మలిన రహితమగును. ఆకాశముకూడా ఈ విధమయిన శుద్ధిని చేయును. ఈ శుద్ది ప్రకియకు కారణము వాటిలోని సూక్ష్మ చలనము. పంచభూతములకే

Page No: 11

ఇట్టి స్థితి ఉన్న అతి సూక్ష్మము, అతి శక్తివంతము అయిన పర్మబహ్మము ఈ విశ్వములోని చెడ్డగుణములను తీసివేయలేడా! సర్వాంతర్యామిగ పర్మబహ్మము ఉన్న ఈ విశ్వము పర్మబహ్మములోనిదే కదా!

పర్మహ్మము అద్వితీయుడు అనికదా అద్వైత సిద్ధాంతము. వానితో సమానమైనవాడు ఇంకొకడు లేడు. మిగిలిన వాళ్ళను అతనితో పొల్చలేము అనే అర్ధము వచ్చునుగదా! అందువలన అతనిని నెంబర్ వన్ గా పరిగణించినారు. అతనిని నెంబర్ 2 అని అనతగిన ఇంకొకరు లేరు అని అర్ధము. అనగా అతని కంటే ఎక్కువ స్థాయి గల వారు లేరు అని అర్ధము. మిగిలినవారు అందరూ అతనికంటే తక్కువ స్థాయి వారే. ఈ విధముగా ఆలోచించిన ఉన్నది ఒక్కటి అనుటకంటే ఉన్నది అనేకము, ఆ అనేకములో ఆయనను మించినవారు లేరు అనే అర్ధముగును. దీనిని బట్టి అద్వైత సిద్ధాంతము వీగి పోవును.

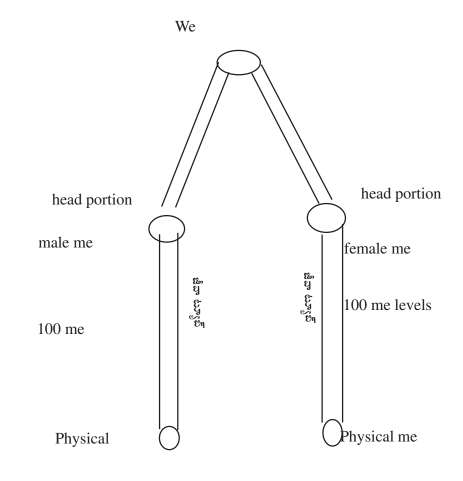
ద్వైతము: స్వతంత్రము, అస్పతంత్రము అని తత్వములు రెండు రకములు. భగవంతుడు న్వతంత్రుడు. కల్యాణగుణ విశిష్ట్రడు. చతుర్విధ పురుషార్ధములనిచ్చువాడు. హేయగుణ వర్జితుడు. జీవుడు అస్వతంత్రుడు. సంసార బద్ధుడు. ఈశ్వరాధీనుడు. ఇహమునందును, పరమునందును స్వకర్మానురూప ఫలములగు సుఖదు:ఖముల ననుభవించువాడు. జీవులు పెక్కురు. పరస్పర బేధము కలవారు. జీవులు అచేతన జడ పదార్ధములతో సంబంధము పెట్టుకొని ఉండును. ఈశ్వరుడు వేరు, జీవులు వేరు, జడములు వేరు అనునది ద్వైత సిద్ధాంతము.

. . . మిగతా తరువాయి సంచికలో

గమనిక : గత సంచికలో 10వ పేజీలో పై భాగానా 4. అని వదిలివేయుట జరిగినది. అది ఈ క్రింది విధముగ చదువుకొనవలసినది.

4. దు:ఖాలను తోలగించటానికి మార్గము ఉన్నది.

పర నిర్వాణా లెవెల్ లో గ్రహించగలరు). ఈ వైబ్రేషన్ వలన ప్రాణము ఉబికి అంచులవరకు ప్రవహించి అంచుల వద్ద ప్రవాహము మరల లోపలికి మళ్ళును. ఈ విధమయిన ప్రాసెస్ జరుగు ముఖ్యభాగము అయిన యం.పి.యన్. లెవెల్ ( హెడ్ పోర్షన్) లో జరుగును. దీని వలన పి.యన్. యొక్క అంచులు ( ఫోర్ హెడ్) విస్తరించును. కొద్ది పాటి ప్రాణ ప్రవేశము వలన ఆటు పోట్లు సంభవించును.



16/55/1: నాకలము వణుకుచుండుటకు కారణము మిమ్ములను దత్తత తీసుకున్న తల్లి నేను చెప్పేటటువంటి నమ్మశక్యముకాని విషయముల గురించి ఆమె మాట్లాడుట మంచిది కాదు. ఆమెను ఇప్పటికిప్పుడు ఊరక ఉండమను. మీరు నేను చెప్పిన దృశ్యములను అనుభవమునకు తెచ్చుకొనుట వలన మీరు ఇతరుల సంశయములను పోగొట్టవచ్చును.

17/55/2: విశ్వ ప్రణాళికలోని అనుసంధాన భాగమందు పిసరంత మాత్రమే ఫునీభవించుటవలన ఆమె ఆవిధముగ అనహ్యమైన నమాచారమును ఇచ్చుచున్నారు. మీకు ఇచ్చిన కొద్దిపాటి (spoon feed) ప్రాణ శక్తితో, సంకల్పముతో, మీలోని అపనమ్మక విషయములను, ఆవేశ పూరిత ఈలోచనలను చల్లార్చుకొని, చక్కబరచుకొని, తగిన వేడిమిని ప్రసరింప చేసి, వాటిని ఆవిరి అగునట్లుగ చేసి మరికొంత ప్రాణశక్తిని ఆశ్వాదించవలసినది. ఈ విధానమును ఆమెతో మాట్లాడుతునే చేయవలసినది. అంతియేకాని ఇతర పద్ధతుల వలన కాదు.

18/56/1: తరువాత వ్రాతపని రాత్రులయందు. నా తదుపరి రాక రాత్రి 8 గంటల సమయములో.

#### 2-42 పి.యమ్.(రాత్రి)

19/56/2: నా అంతర్ జ్ఞాన ఆలోచన అతనిని మేల్కొలిపి యుక్తమైన సమాచారము ఇవ్వదలచినందున అతనిని గ్రహించు స్థితిలోఉంచవలసినది.

20/56/3: అక్కడ రెండు ట్యూబ్లు ఉన్నవి. అవి నాడులను వైబేట్ చేయగలవు. ఈ రెండు ట్యూబ్లు మూలమునకు అనుసంధానమై ఉన్నవి. ఈ ట్యూబ్ల వల్ల కలిగిన వైబేషన్స్ మీతల భాగములో గ్రహించగలరు ( మీ మహా

## మంత్రము - అనుష్ఠానము - ధ్యానం

మంత్రముఅనగా దేనిని ఉచ్చరిస్తే మనస్సులోని మలినములను మనస్సు బయటికి 'త్రో' చేయగలదో దానిని మంత్రము అంటాము. మంత్రమును పదే పదే ఏకాగ్ర చిత్తముతో ఉచ్చరించుట వలన మనస్సుకు 'త్రో' చేయుతనము వస్తుంది. మంత్రమును పెద్దగా ఉచ్చరించరాదు. పెదవులు కదుపుచూ జపించుట తో మొదలు పెట్టవలయును. క్రమముగ పెదవులు కదులకుండగ చేయుట ఉత్తమము. మంత్రజపమును ప్రతి రోజు ఒకే సమయమునకు చేయుట వలన క్రమశిక్షణ ఏర్పడును. మంత్రజపములో ఏకాగ్రత పెరిగిన కొలది అది క్రమముగ ధ్యానము అవుతుంది.

అనుష్ఠానము అనగా రోజువారీగ సాధన చేయువిధానము. మనకు మనయోగములో ఇవ్వబడిన నామములను కోర్పులుగ చేయుటకు నిర్ణయించిరి. కొన్నింటిని జపముగ చేయుటకు నిర్ణయించిరి. అది జపమైనను మరి ఏదయినను, ఆ నామమును చదువునపుడు దాని అర్ధమును మనస్సులో పట్టించుకొని, ఆ నామము యొక్క ఉద్దే శ్యమును మనస్సులో చక్కగా సంకల్పించి ఏకాగ స్థితిలో మండ్రానుష్ఠానమును చెయ్యవలయును. ఇది తెలియక చాలామంది ఉట్టి శబ్దములనే ఉచ్చరించుచూ అదే మాటలు మళ్ళీ మళ్ళీ దొర్లిస్తూ ఉంటారు. ఇలా చేయటం వల్ల కేవలం గబ గబా అనటమే జరుగుతుంది కానీ మండ్రం యొక్క బలం కలుగుటలేదు. చాలామంది శబ్దాలే బీజాక్షరాలనుకొని ఆ అక్షరాలనే మళ్ళీ మళ్ళీ గొణుగుతూ సిద్ధి రాలేదని విచారపడతారు. అంతేగాక నామాలలో శక్తి లేదని అనుకుంటారు. నామం ఎలా చెయ్యాలో తెలియక పోవటం, నామం

అర్ధం ఏమిటో అర్ధం చేసుకోకపోవటం, మనస్సులో సంకల్పించకపోవటం, ఆ సంకల్పించినదాన్ని ఏకాగ్ర మనస్సుతో కేంద్రీకరించి ధ్యానించక పోవటం, జపించే మంత్రముతో తాను ఐక్యత పొందక పోవటం వల్ల నిజమయిన అనుష్టానము జరుగుటలేదు. ఈ విధమయిన తన్మయత్వం వల్ల సాధకునకు తను గ్రహించు పొణశక్తి తొ తన్మయత్వం కలుగుతుంది. దీనివలన ఒక విధమయిన కరెంటు వంటి శక్తి పుడుతుంది. ఈ శక్తి మనస్సుని మంత్ర తన్మయత్వం చేస్తుంది. అప్పుడు సాధకుని మనసు బయటకు తిరగటం మానేసి అంతర్ముఖం అవుతుంది. అప్పుడు బయట ఏమిజరిగినా మనకు తెలియదు. ఇదేస్థితి అంతరాయం లేకుండా కొంతకాలం నడిస్తే అదే ధ్యానం.

అనుష్ఠానమును గురించి యం.టి.ఎ. గారు చెప్పుచూ "స్నాన, పాన, అనుష్ఠానములను చేయవలయును" అని అన్నారు. అనుష్ఠానమునకు ముందు స్నానముచేసి శరీర శాచమును పాటించాలి. ఆ తరువాత ఖాళీ కడుపుతో అనుష్ఠానము చేయరాదు. అందువలన కనీసము కాఫీ అయినా తీసుకొనవలయును. ఆ తరువాతనే అనుష్ఠానమును మొదలు పెట్టవలయును. సాధకులు స్టిమ్యులెంట్స్ ను అనగా మత్తు పదార్ధములను వాడరాదు అని చెప్పి కూడా కాఫీ లేక టీ లను మాత్రము త్రాగ వచ్చు అనిరి. కాఫీ, టీ లు స్వల్ప ఉత్పేరకాలు. వీటి వలన మన సిస్టమ్ లోని నరములు స్వల్పముగ ఉత్పేరబడి మనస్సును చురుకుగ ఉండునట్లు చేయును. ఆవిధముగ (పేరణ పొందిన నాడుల ద్వారా మనస్సు (స్రాణ) (ప్రవాహము థీగా ఉండును. అందువలన ధ్యాన స్థితికి చేరుట సులభము అగును. స్వల్ప ఉత్పేరకములు ధ్యామునకు అడ్డుకాదు. అదే విధముగ కోపము మితిమీరిన రాగము ద్వేషము సాధకుని, ధ్యాన స్థాయికి చేరనీయవు.

మంత్ర అనుష్ఠానముల వలన ధ్యాన స్థాయికి చేరుట శులభము అగును.

ఒకదానితరువాత ఒకటిగ దొంతరలుగ గల వర్తులాకార స్త్రంబములను పోలిన వాటిగుండా డ్రవహించు ప్రాణ డ్రవాహము (equitorial currents) లోని ముఖ్య భాగము యొక్క సహజశక్తి కాల డ్రమాణసూత్రములననుసరించి డ్రవహించు ప్రాణము , మరియు మీరు గుర్తించిన విషయమునకు అవనరమైన ఫలితమునివ్వగల ప్రాణమును ఇచ్చుట జరుగును. మీరు మీ స్నేహితులతో కలసి నేను చెప్పుచున్న విషయములు అర్ధమయినట్లు గా నవ్వుచున్న విధమును మీ శరీర ఆధ్యాత్మిక వెలుగును చూచి నేను మరికొన్ని విషయములను బాయుచున్నాను. పైన తెల్పిన లక్షణములు ఆ నిండైన పర్మబహ్మ ఆవరణలోని మీ సొంత నివాస స్థలమునకు పరిణతిని, వికాశమును కలుగచేయును. నేను మీ సొంత నివాస స్థలముల కోవకు ప్రాతినిధ్యము వహించువాడను కాను, కానీ, నేను పరదేశీయతకుప్రాతినిధ్యము వహించి మిమ్ములను పలుకరించుచున్నాను.

(Andaman : సముద్రములోని ద్వీపము - పర్మబహ్మఆవరణలో చుట్టూ పర్మబహ్మ స్వరూపము ఉండగా మధ్యలో గల ఇండివిడ్యువల్ యొక్క ఆవరణ)పర్మబహ్మఆవరణలోని సొంత నివాస స్థలమును హ్యూమన్ బాడీగా వ్యవహరించిన, హ్యూమన్ బాడీ యొక్క అశరీర స్థితులను తెలుసుకొనుట, అనుభవించుట, గ్రహించుట జరిగి, మీయొక్క సంతోషము కొరకు ఇతరులకు ఉత్సాహమును కలుగచేయుట కొరకు గుర్తుగా వ్రాసుకొనునట్లు చేయును.

ఈ అండమాన్ అనే బ్రహ్మపురిలోని స్వంత నివాస స్థలము తేలికగా తెలియునట్లుగ ఇండివిడ్యువల్ యొక్క శీర్హభాగమున బంధింపబడినది. మీకు మీ సిష్టమ్ యొక్క శీర్హభాగమును పలకరింపులతోగాని, దాని కదలికలతోగాని, దాని ముద్రలతో గాని అనుసంధానపడి పురోగతిని, అభివృద్ధిని కలుగజేసి గమనించినప్పుడు మీ అంతట మీకు నమ్మకము కలుగును.

Master C.V.V. Page No: 31 Yoga Samacharam

జీవకళ తగ్శుట, అపాయ స్థితిని గుర్తించి మీ మనసులను కరగించును. పైవిషయములు 12-30 నుండి 1-15 సాయంత్రం వరకు ఇవ్వడమయినది. 13/53/1: ఇక మీద జ్ఞప్తికి వచ్చు విషయములను రాబోయే పిలుపు సమయములో తెలుసుకొనగలరు.

14/53/2: పై లెటరు 2-15 నుండి 2-42 రాత్రి వరకు ఈ క్రింది విధముగ కొనసాగించవలసినది. అంతియేకాని ఇతర పద్ధతుల వలన కాదు.

15/53/3: నీవు తీరుబడిగ ఉండుట వలన ఇందాకటి లెటరును కొనసాగించెదము.

ప్రజలకు గల స్వల్పమయిన అస్థిత్వ అంశ కు రక్షణ కలిగించుటకు వారి అస్థిత్య ఉత్పత్తిని కాపాడుటకు వారికి అవసరమైన పోషక పదార్ధములను వారి ఆస్థినుండి ఏర్పాటు చేయునట్లుగా ఈ స్వల్ప ఆస్థిత్య అంశ, అనేకుల మిశ్రమ అంశల అస్థిత్య ఆవరణలో, ఒక మైనారిటీగా, సంకలన ఆవరణగా స్థిరబడి పోయినది.

(ఆస్థి అనగా పాప పుణ్యముల ఖాతా లోని వాటి నిల్యలు)

(శాశ్వత బ్రహ్మలోకములో ప్రతి ఇండివిడ్సువల్ తనదైన ఆవరణ, అస్థిత్వము కలిగి తనలోని సొంత స్వల్ప అస్తిత్వ అంశను ఈ విశ్వములోనికి చొప్పించుటవలన ఈ విశ్వము (మాంగీ ఫీల్డ్) లో మైనారిటీ గా స్వల్ప అస్థిత్వము కలదిగా ఉండిపోయినది.)

continued in pages 54 & 55

ఈ మైనారిటీ అంశ విశ్వపరిణామ (కమము కొనసాగుచున్న ఆవరణలో

Page No: 30

Yoga Samacharam

# లవ్ - ప్యూర్ లవ్

లవ్ - |పేమ. |పేమ అనేది ఎన్సి విధాలగ ఉంటుందో చూద్దాము. అది |పేమ, ్టపీతి, ఆపేక్ష, అభిమానం, భక్తి, వాత్సల్యం, అనుబంధం, మోహం, వలపు, ఆశ, ఇచ్చ, స్పేహము, విశ్వాశము, దయ మొదలగు విధములుగ ఉంటుంది. పైన పేర్కొన్న అన్ని సందర్భములవలన వృత్తి విషయాసక్త బంధనము ఏర్పడును. అవి అన్నియు ఏదో ఒక స్థాయిలో బంధ విముక్త మగునే కానీ శాశ్వత ఏకత్వ స్థితికి చేరలేవు. ఈ అన్ని బంధములు ఒక ఇండివిడ్యువల్ అస్థిత్యము చావు పుట్టుకలను ఏర్పరచగల జగత్తునందు స్థవేశించగనే జగత్పరిపాలకులు దానికి తగిన స్థవేశములో రూపమును ఏర్పరచి దానికి అనేక అస్థిత్వములతో సంబంధ బాంధవ్వములను పొందుపరచి దాని జీవన క్రమమును ఏర్పరచును.

బంధ అనుబంధములతో అనేక స్వభావ అస్థిత్యములను ఏకీకరణచేసినదియే జగత్తులోని జీవపదార్ధము. జగత్తు, జీవము, అత్యంత సూక్ష్మస్థితి అయిన మహాపరనిర్వాణ నుండి స్థూల తలము వరకు గలవు. అన్ని లెవెల్స్ నందు కమబద్దముగ ఏర్పరచబడిన హైరార్క్షీస్ ద్వారా జగత్తునందు జొరబడిన ఇండివిడ్యువల్ అస్థిత్యమునకు జీవమును ఏర్పరచి దానికి దేశ కాల పరిస్తితులను, అమర్స్ స్టేపతి లెవెల్ నందును స్థితి గతులను కలుగచేసి, ఒక మెమొరాండమ్ను ఏర్పరచును. ఈ మెమొరాండమ్ తో ఒక జీవి భూమి మీద ఉన్న కాలమును లైఫ్ పిరియడ్ అంటాము. ఆ లైఫ్ పిరియడ్ లొ జీవి రాగ ద్వేష మమకారములే కాక అనేక విధములుగా గల విషయ బంధములను కలిగి ఉండును. వీటినుండి తనచే జరుపబడు కర్మద్వారా తన పారమార్ధిక ఉన్నతినిపొందవచ్చును. ఒక ఇండివిడ్యువల్ ఒక జన్మ తీసుకొని స్థూల ఆవరణలో నివసించుట వలన పారమార్ధిక ఉన్నతి ఎలా వస్తుంది?

Master C.V.V.

Page No: 15

మాస్టరుగారు తనకు నమస్కారము చేసిన ప్రతి ఇండివిడ్యువల్ ని తనంత వారిని చేస్తానన్నారు. అనగా మనము ప్రతివారము బ్రహ్మము అవవలయును కాని, బ్రహ్మములో లీనమవ బోవటములేదు. పర్మబహ్మముగాని, జగత్తుగాని, జీవము గాని ఎవరికిని స్పష్న వస్తువులు కావు. ఇవి అన్నియును ఒక నిర్దిష్ట లక్ష్యము కొరకేర్పడినవే. ఇవి అనిర్వచనీయములు కావు.

ఒకే భూమిలో రకరకముల విత్తనములను నాటినప్పటికి స్థపతి విత్తనమునుండి ఏర్పడిన వృక్షము తన జాతి ఫలమునే ఇచ్చును. ఇది ఎట్లా సంభవము? త్రపతి విత్తనము అదే భూమినుండి తనకు అవసరమైన లవణములను గహించి తనకు అవసరమైన విధముగ తను గ్రహించిన వాటికి సమీకరణముల నేర్చరచి తన తనమును ఫలితముగ నొసంగును. ఇది అందరకు తెలిసిన విషయమే. అదే విధముగ భూమిమీద ఉన్న జీవరాశి యొక్క మూలములు సూక్షాతి సూక్ష్మముగ మహాపరనిర్వాణ నుండి ఇతర అన్ని లెవెల్స్ ద్వారా భూమివరకు విస్తరించి ఉన్నవి. చూచుటకు జీవరాశి ఇతర జీవరాశితో స్థాల సంబంధము కలిగి ఉన్నట్లుగ కనబడినను ఆ సబంధము లన్నియు సూక్ష్మ లెవెల్స్ నుండి కలిగినవిగా గమనించాలి. ఈ సంబంధములన్నిము జగత్పరిపాలకులు ఏర్పరచినవియే. వృక్షములు తమకు అవసరమైనవాటిని భూమినుండి గ్రహించినట్లుగనే స్త్రపతి సంబంధమునుండి తనకు కావలసినవాటిని గ్రహించి అఖ్ఖరలేనివాటిని విసర్జించుట చేయును. అశ్వస్థ వృక్షము (రావి చెట్కు) నుండి వచ్చిన విత్తనములు గాలికి దూరముగ నెట్టివేయబడినను అవి పక్వమునకు రాగానే ఆ అశ్యస్థ వృక్షముచే ఆకర్షింపబడి దాని మెదలు వద్దకుచేరి మెదలునకు హద్దుకొని పోవును. ఇండివిడ్యువల్ నుండి నెట్టివేయబడిన దాని సోంత సూక్ష్మ చైతన్యస్థితులు జగత్ ఘనీభవ స్థితిలో అన్ని లెవెల్స్లో విస్తరించి ఉండును. అన్ని లెవెల్స్లో ఇవి అనేక సమీకరణములతో అనేకగుంపులతో అనేక సూత్రములను బయటకు త్రోయుట, డ్రక్షాళపరచుట జరుగును. పరదేశీయ స్రాణ డ్రవాహ నాడీ వ్యవస్థ కాస్మిక్ స్రాణ సాగర మధ్యభాగమున స్థితమైఉన్నట్లుగా కనిపించుచున్నది. సంకట పరిస్థతుల సమయమందు ఆ పరదేశీయ స్రాణసాగరమును ఆశ్రయించుట జరుగుచున్నది. పరదేశములకు వెళ్ళుట ఎట్లు ఆనందకరమో అట్లే పైవిషయముకూడా. కానీ ఈ నూతన విధానములో సంకట స్థితి యందు పరదేశీయ నిర్మాణసూత్రములను వాడుట జరుగరు కానీ స్వదేశీయ నిర్మాణ నూత్రములు కూడా పరదేశీయ నిర్మాణనూత్రములమందిరి దృష్టాంతములను ఇవ్వగలవని మీరు గమనించి గ్రహించు నట్లుగ చేయగలవు.

మీ యొక్క ముఖ్య భాగము అయిన శిరస్సు నందు (పరనిర్వాణ లెవెల్) గల ప్రాణ ఆవరణలో ప్రకంపనలు ఏర్పడి శిరస్సు నందు బాగా కుదిపినట్లుగ చేసి, బాగా ఉడ్డేరపరచి నిర్మాణస్కూతములు పనిచేసి, వ్యాధి కారణ చివరి నాడీవ్యవస్థ వరకు ఉత్తేజపరచి, మీయొక్క దృశ్యనాడి ద్వారా మీ తల ముందు భాగమువరకు ప్రవేశింపజేసి శిరోభారము ద్వారా మీకు అవగాహన కలుగజేయును.

12/52/1: పేషంట్ అస్థిర సమయమున ఈ సూత్రములను ఉ పయోగించవలయును. సుషుమ్న నాడి (బోన్) లోపలి మైన్ రాడ్ ( ప్రాణ ప్రవాహ ముఖ్యవాహిక) తొంటిలోని నరముల ద్వారా అనుసంధింపబడి ఒక ఆధారము ( పిల్లర్) ముగా రెండు కాళ్ళ పాదముల వరకు సంబంధమును కలిగి, సృష్టి యొక్క భారమును భరించుచు, శరీరములోని అనుభవములను పొందుచు, శాఖ ఉప శాఖలనుండి వచ్చు ప్రవాహ స్పందనలను జీర్నించు కొనలేక ప్రాణ ప్రవాహ ముఖ్య వాహిక బలహీనమై స్టబిలిటీ యొక్కఅనుకంపన (వైబేషన్) తన స్పెసిఫిక్ నుండి వచ్చు యైర్ (air) ఆవిర్భావమును ఆపివేసినది. యైర్ ఆవిర్భావము ఆగి నప్పుడు హృదయము స్టబిలిటీని స్థిరపరచి నడిపించు తనము ఆగి, కండ్లలోని

Master C.V.V. Page No: 16 Yoga Samacharam Master C.V.V. Page No:29 Yoga Samacharam

# M.T.A.Letters Letter No:9

#### . . . . గతసంచిక తరువాయి

స్థూల శరీరములోని ఆత్మ లేక స్టబిలిటీ ని నడుపునది ఈ హృదయమే. ఆత్మను నడుపుట యనగా మెమోరాండమ్ ను అనుసరించునట్లుగ చేయుట. (జాతక చక్రమును అనుసరించునట్లుగ చేయుట)

అన్ని శక్తులకు హృదయము ఉత్పత్తి స్థానము. అందువలన "స్ప్రింగ్ వీల్ ఆఫ్ ది హార్ట్ " అనగా జీవాత్మ లేక స్టబిలిటీ అనవచ్చును.

టీట్మెంట్ స్రాసెస్లో పేషంట్ యొక్క (హెడ్ పోర్షన్) సూక్ష్మతలములు అయిన ఉపరితలములు ఆపేషంట్ లోని లక్షణములు , ఆపరేటర్ యొక్క ఆలోచనాకేంద్రముల ద్వారా (స్ప్రింగ్ వీల్ ఆఫ్ ది హార్ట్) స్థూల ఆత్మ ఆవరణలో ముద్రలు వేయుటవలన హృదయము ఆ ముద్రలకు అనుగుణముగా స్పందించి మరల మరల తట్టి అవసరమైన నాడీవ్యవస్థను పటుత్వపరచి నిర్మాణస్కుతముల అమలుకు దారిచూపుట జరుగును.

11/51/1: పైన పేర్కొన్న విషయములనుండి ఏర్పరచబడిన షరతులు నియమ నిబంధయలు - డ్రష్మత నిర్మాణస్కుతముల అనుసంధానములను వేరుపరచుటకు అవసరమైన (ఎడ్జక్ట్మైమెంట్స్) పరిష్కారములను, దిద్దుబాటులను, నవరణలను చేయగలందులకు కాస్మాన్ లో హారిజాంటల్ గా ప్రాణడ్రసారముచేయు 'రాడ్' (హుక్ రాడ్ లేక హిప్ రాడ్) ను సంకల్ప శక్తి (థాట్ పవర్) తో మరల మరల తట్టినట్లుగ చేసి మనస్సు నుండి నాడీమండల వ్యవస్థ యొక్క క్రియా విధానమును పటిష్ఠ పరచి అక్కరలేని నిర్మాణ

విధములుగ విస్తరించి ఉన్నవి. జగత్పరిపాలకులు ఈ విస్తరణల మూలములను గమనించి జీవులకు తగిన అనుసంధానములను ఏర్పరచెదరు. జీవులు వాటి అనుసంధానములద్వారా తమ సొంత చైతన్యములను గ్రహించి తమలో ఇముడ్చుకొని సొంత చైతన్య వేగమును పెంచుకొని పారమార్ధిక పురోగతిని పొందును.

్రేమించటం అనేటప్పటికి రెండు ఉండవలయును. ఒకటి ్రేమించేది. రెండవది సెమిచబడేది.

్టేమే భగవత్స్వరూపము. నాకిది 'ప్రియంగాలేదు, నాకిది ప్రియంకాదు' అంటూ మంచి చెడ్డా అన్నీ తోసివేస్తే మిగిలేదేదో అదే స్వరూపం. దానినే స్వచ్ఛంగా స్టేమించ గలం. ఆస్టేమనే ఆత్మ జ్ఞానం అంటారు. ఆ స్వరూప్ స్టేమ ద్వారానే జగత్తునుండి ముక్తిని పొందవచ్చును. అది ఏవిధముగ సాధ్యమో ఈ క్రింది వివరము ద్వారా తెలియనగును.

మనుష్యనకు ధనమే ఎక్కువ డ్రియం. ఆ ధనం కంటే ఎక్కువ డ్రియం పుతుడు. పుతుడు కన్న శరీరం డ్రియం. శరీరం కన్న ఇందియాలు, ఇందియాలలో కన్ను డ్రియం, కన్ను కన్నా ప్రాణం, ఆ ప్రాణంకన్నా ఆత్మ డ్రియమైనది. అది ఎట్లాగంటే పుతుడైనవాడు ఏదైనా అకృత్యం చేస్తే వాడిని గవర్నమెంటువారు దండించేందుకు పిద్ధమైనప్పుడు వాని తల్లి తండ్రులు అది సహించలేక ఇంట్లో ఉన్న పదార్దాలన్నీ అమ్మి అంచమిచ్చి విడిపించుకోటానికి వెనకాడరు. అందువల్ల విత్తము కన్న పుతుడు డ్రియం. ఆ అకృత్యం చేసిన పుతుడిని అంచాలతో వదలక వానికి బదులు నీవు లోబడితే పుతుని వదులుతామని అంటారనుకో, అప్పుడా తండి దానికి ఒప్పక 'నాకు వీనికి సంబంధం లేదని చెప్పి తప్పించుకొని వస్తాడు. అందుచేత పుతునికన్నా శరీరం డ్రియం. అకృత్యం చేసిన ఏమానవుడయినా తన్ను శిక్షించుటకు కన్నులు పొడవటానికి యుత్నిస్తే శరీరదండనానికి ఒడంబడి, కన్నులు

Master C.V.V. Page No: 28

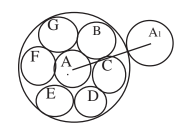
Yoga Samacharam

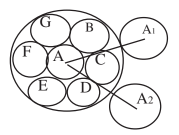
Master C.V.V.

Page No: 17

కాపాడుకోవాలని చూస్తాడు. కాబట్టి శరీరంకన్నా ఇందియం డ్రియం. ఆ శిక్షించువారొకవేళ ఇందియాలతో వదలక తల గొట్ట తలెపెట్టినట్లయితే ఇందియాలు ఇవ్వటానికి ఒప్పుకుంటాడు. అందుచేత ఇందియాలకన్న ప్రాణం డ్రియం. అదే విధంగా ఆత్మానందాపేక్ష కలవాడు ప్రాణాన్ని విడువటానికయినా ఒప్పుకుంటాడు. దేనినైతే విడువకుండా తనదని లేక తనేనని గ్రహిస్తాడో దానిని నిజముగ డ్రేమిస్తాడు. అలాంటి డ్రేమయే నిజమయిన డ్రేమ. ప్రాణం కన్నా ఆత్మ డ్రియం. అందువల్ల తనను డ్రియ రూప ఆత్మగా నెరుగుట జరుగును. మరి తను ఆత్మ కాదు అంతకంటే భిన్నమైన సెల్ఫ్ ఒకటి ఉన్నదని తెలిసినప్పుడు, అది ఈ విశ్వములో తన అంశగా ఢక్షాళన పొందుచున్నదని తెలిసినప్పుడు తను దేనిని డ్రేమించాలి. ఈ విశ్వములో తనదే అయిన ఒక అంశ డ్రక్షాళన పొంది తయారగుదానిని పొందుటయే నిజమయిన డ్రేమ. ఈ అసలయిన డ్రేమనే ఫ్యూర్ లవ్ అంటారు. లవ్ అనే దానితోనే ఈ విశ్వ ప్రణాళిక రచింపబడినది. ఈ ప్రణాళిక ద్వారా అనేక అస్థిత్వ అణువులతో అనేక విధములుగ సంయోగ వియోగ పూత్రములను అనుపరించి అనేక జన్మల ద్వారా తన సొంత అస్థిత్వములను పోగుచేసుకొనుచు తన పారమార్ధిక వైతన్యమును పెంపొందించుకొనును.

ప్రతి జీవి అంతర్గతముగ ఉండునది జ్ఞానమే (పారమార్ధిక చైతన్యమే). ప్రతి జన్మయందును, ప్రతి క్రియ యందును, ప్రతి క్షణము ఈ జ్ఞానము వృద్ధి పొందుతునే ఉండును. ఆ క్రియ మంచిదా చెడ్డదా అను భేదభావము లేక జ్ఞాన వృద్ధి జరుగుచునే ఉండును. శ్రీ కృష్ణుడు చెప్పినట్లు కర్మఫలత్యాగము తో రాగ ద్వేషములకతీతముగ కర్మను చేయుట అక్ష్యసిద్ధికి చేరువగు ప్రయత్నమే. తనలోని స్వరూప ఉన్నతిని చిత్తము నందు లగ్నము గావించుకొని తన ఆంతరంగిక ఉన్నతి కొరకు కర్మఫలము నాశించకుండ జరుగునదంతయు తన మెమొరాండమ్ ప్రకారము జరుగుచున్నది అనియు, ఆవిధముగ జరుగుట నామంచికేనని గమనిగ





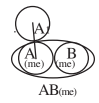
A అనేది ఒక స్వభావము. దాని చుట్టూరా తనకు భిన్నమైన సభావములు ఉండి వాటితో తను లనుసంధానము ఏర్పడి ఒక మాంగీ ఏర్పడినది. ఇక్కడ ఎక్కడా లైన్ ఫార్మేషన్ లేదు. ఈ ఏడు స్వభావములు కలసి ఒక స్వభావముగా పనిచేయును. ఇలాంటి స్వభావము వద్దకు దాని కేంద్రము అయిన A స్వభావము గల ఇంకొక అస్థి త్వము చేరిన అది B, C ల మధ్య గల మిలింకర్ ద్వారా అనుసంధానమేర్పరచుకొని, ఒక లైన్ ఏర్పడును. ఆ లైన్ మిగిలిన వాటికంటే శక్తివంతమైనను మిటిలిన వాటిని తన ఆవరణ నుండి తొలగించుకొనలేని పరిస్థితి. కానీ ఇంకొక A కు సంబంధించిన అస్థిత్వము అక్కడ చేరిన అది C, D ల మధ్య చేరిన A-A2 అను లైన్ ఏర్పడును.

 $A_1AA_2$  లు కలిసి ఒక యాంగిల్ ఏర్పడును. ఈ విధముగ ఏర్పడిన యాంగిల్ యాగ్యులర్ రొటేషన్ ద్వారా ఆ యాంగిల్ మధ్యలోగల అన్య అస్థిత్వములను (exhaust) ఎగ్సాస్ట్ చేయును (ఆవిరి అగునట్లు చేయును).

ఒకే స్వభావపు కేంద్రముగాని, సర్కిల్ గాని, యాంగిల్ గాని, ఆస్థాయిలో అక్కడ తన ప్రభావమును ప్రకటితము చేయును. తన ప్రకటన ద్వారా తనను తాను శు ద్ధి చేసుకొనును.ఈ యాంగ్యులర్ రొటేషన్ తన చుట్టు ఉన్న ఇతర అఫ్థిత్వములను ఆక్కడ లేకుండా చేసి తన స్థాయిని పెంపొందించుకొనును.

మిగతా . . . . రాబోవు సంచికలొ

ఇది ఒక మిశ్రమ స్వభావము. మిలింకర్ను ఆవణగా చేసుకొని  $AB_{(me)}$  అనే మిశ్రమ స్వభావము ఏర్పడినది. ఇది కుంచిచుకొనిన ఒక స్కేర్ ఏర్పడును. అది మిశ్రమ స్వభావపు పురుషలక్షణము. అనగా అది ఒక క్రియా రూపము. ఈవిధమయిన అనేక కలయికల వలన అనేక క్రియారూప ఆస్థిత్వములు ఏర్పడును. ఈవిధముగ ఏర్పడినదియే ఈ విశ్వము. ఈ విశ్వములో ఈవిధముగ ఇండివిడ్యువల్ ఆస్థిత్వములకు స్థానము లేదు. ఈ మిశ్రమ స్వభావమునకు దగ్గిరగా  $A_1$  అను A యొక్క



స్వభావము ఇంకొకటి పైమిశ్రమమునకు దగ్గిరగా వచ్చినందున మిలింకర్  $A, A_1,$  లను కలుపుట వలన  $A, A_1,$  ల కేంద్రముల మధ్య లైన్ ఏర్పడును.  $AA_1$ ,అనే లైన్  $AB_{(me)}$ ,మిశ్రమ స్వభావముకంటే శక్తివంతము.

ఈ లైన్ అదే స్థాయిలో ఉన్నను ABలను కలిపిన మిలింకర్ను విడగొట్టగల సామర్ధ్యము కలిగి ఉండును. అది, ఆ లైన్ B ని విడగొట్టి బయటకు నెట్టివేయగలదు. అట్లు నెట్టివేసిన మరుక్షణం A, A1, లు ఒకదానితో ఒకటి మిళితమై మెర్క్విరీ లక్షణముతో తమ స్థాయిని పెంపొందించుకొనును.

అందువలన లైన్ అనేది మిగిలిన అన్ని సింబల్స్ కంటే బలమయినది. మనము అతి తక్కువ కలయిక గల మాంగీని గమనించాము. ఇంకొక మాంగీని చూద్దాము. ఉండుటకు సాధకుడు అలవాటు పడవలయును. స్థ్రుతి సాధకుడు తనను తాను ఒక యోగి గా గుర్తించవలయును. ఈకర్మఫల త్యాగము వలన గమనిగా ఉండుట వలన సాధకునకు వెంటనే శాంతి అభిస్తుంది. సర్వకారణ సహితముగ సమస్త స్థాపంచిక భావ నివృత్తి ఆక్షణమునందే కలుగును. ఈ చైతన్యము వేగవంతమైననే సిస్ట్రమ్ లోని మెంటల్ వర్కింగ్ "త్రో" చేయగలదు. ఏ ఏ సాధకుడు సర్వ భూతములయందును ద్వేష భావములు లేని వాడై స్థాణని ద్వేషించక యుండునో సమస్త స్థాణులను ఆత్మ రూపములుగూచునో, తనతో మిత్ర భావమును కలిగియున్న అన్ని స్థాణులతో మిత్ర భావమునే కలిగియుండునో, దీనులయందును, దు:ఖముతో కూడియున్న స్థాణులపై దయ కరుణ కలిగియుండునో, ఎవని అంత:కరణమందు సుఖ దు:ఖవ్వేషములను కలిగించవో, ఎవడు క్షమించు స్థభావము కలిగియున్నాడో పో తన జన్మ కారణమును గ్రహించి చైతన్యమును పెంపొందించుకొనును.

తనకు ఏది ప్రాప్తము దానిని తాను పొందును. దానిలోనే తనకు అవసరమైన తన తనము దాగిఉన్నదని తలంచవలయును. తాను తిను బియ్యపు గింజపై తనపేరు వ్రాసి ఉండును అనే మానసిక స్థితి కలిగి ఉండవలయును. తను తిను తిండిలో, తను పీల్చు గాలిలో, తన త్రాగు నీటిలో తన చైతన్యము దాగి ఉండి అది తన అనుభవమునకై తనదాకా వచ్చినదని భావించవలయును. తన దాకా రాని అనుభవ మలు తనకు కావలసినవి వాటిలో లేనందువల్లనే అవి తనకుఅందలేదు అందులకు తను చింతించవలసిన అవసరము లేదు అని తెలుసుకొనవలయును.

ప్రతి సాధకుడు తనకు ఇవ్వబడిన మొమొరాండమ్ ను అనుభవించుటకు సిద్ధముగ ఉండవలయును, మరియు జరుగవలసినదంతయు మాస్టరుగారి కృపా కటాక్షములవలననే జరుగుననియు, తను తీసుకొను ప్రతి అనుభవము తన పారమార్ధిక ఉన్నతికొరకే నను భావముతో జీవితమును గడుపవలయును

జ్ఞాని(పై విషయము తెలుసుకొని చేయువాడు) వలన చేయబడు కర్మఫల త్యాగము నందు సమస్తమైన కోర్కెల త్యాగము దాగియేయున్నది. కఠోపనిషత్తు

6-14 అను |శుతి ననుసరించి "సమస్తమైన కోర్కెలు నశించినందువల్ల అమ్పతత్వము అభించును" అని చెప్పబడినది. పైవిషయముల వలన సాధకుడు యోగి తత్వమును డెవలప్ చేసుకొనుట వలన అమృతత్వము అయిన చైతన్నమును పొందవచ్చును. కానీ కర్మత్యాగము చేయవలసిన పనిలేదు. సన్యాసిగ ఉండవలసిన పనిలేదు. కర్మఫల త్యాగముతో కర్మలు చేసిన చాలును.

ఈవిశ్వములో లవ్ ఏవిధముగ ఏ స్థాయిలో జనరేట్ అవుతుంది, ఈ లవ్ వల్ల 'టూత్' మోషన్ యొక్క స్పీడ్ ఏవిధంగా ఇంబూవ్ చేయవచ్చు, ఎప్పుడు స్పీడ్ నిలబడుతుంది. ఇలాంటి అన్ని విషయ ములు మనము మాస్టరుగారి లిటరేచర్ ద్వారా తెలుసుకొనవచ్చును.

ఏది గ్రహించి ఎట్టిపరిస్థితులలోనూ గ్రహించినదానిని విడువక ఉండునోఅదే విజమయిన స్వచ్ఛమైన (పేమ(ప్యూర్ లవ్). మన

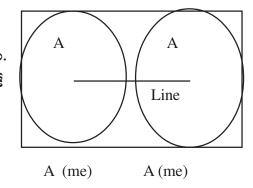
లో ఇముడ్చుకున్నంత వరకు మనలో ఉన్న చైతన్నమునకు నాశములేదు. అది అంతవరకు శాశ్వతమే.

అవ్యక్షము అక్షరము అయిన పర<sub>్ష</sub>బహ్మాము తనలోనే ఉండి నడిపించుచున్నాడనియు, తనకు ఈ జగత్తును పరిపాలించు జగదీశ్వరునికి

బేధమును గమనించి జగదీశ్వరుని కొరకు కర్మలు చేయుట మాని, తనకొరకే

కాదు.

రెండు అస్థిత్యములను పరిశీలిద్దాం. A, B లు ఒకే స్వభావము కలిగి ఒకే స్థాయిలో ఉండి, ప్రక్కు ప్రక్కన చేరిన వీటి కేంద్ర బిందువులను కలుపగా ఏర్పడిన దానిని లైన్



అనవచ్చును, కానీ ఈ రెండు అస్థిత్యములు ఒకే స్వభావముతో నున్న ఆ రెండు అస్థిత్యములు మెర్కురీ లక్షణము వలన ఒకదానితొ ఒకటి మిళితమై చైతన్న స్థాయి పెరిగి, ఉన్న స్థాయిలో ఇమడక పై స్థాయికి ఎదుగును. కావున ఒక స్థాయిలో ఒకే స్వభావము గల అస్థిత్యములు లైన్ ను ఏర్పాటు చేయలేవు.

రెండు వేరువేరు స్వభావ అస్థిత్వములు ఒకేచోట చేరిన ఏమి జరుగునో పరిశీలిద్దాము. రెండు వేరువేరు స్వభావములు గల అస్థిత్వములు (me) ఒకేచోట చేరిన అవి విశ్వములోని డ్రేమ తత్వముతో ఒకదానికోకటి దగ్గిరగా చేరినా స్వభావబేధము వలన అవి వికర్షించుకొనును. అందువలన అతి సూక్ష్మ ఖాళీ వాటి మధ్య ఉండును. ఆ అతి సూక్ల ఖాళీ ప్రదేశము ఆ రెంటిని ఒక మిశ్రమ ಸ್ಥಿತಿಗಾ ఉಂచುನು. ಆವಿಧಮುಗ ಆ ರಾಂಟಿನಿ ದಗ್ಗಿರಗಾ ఉಂದುನಟ್ಲು ವೆಯು ದಾನಿನಿ melinker అంటారు. ఆరెండు కలియుట వలన ఆ రెంటి మిశ్రమ స్వభావము గల ఇంకొక అస్థిత్యము ఏర్పడును.

(me) AB(we)

ಇದಿ ಒಕ ಮಾಂಗಿ

Master C.V.V.

Page No: 25

# **Symbols - Explanation**

Line, Row and Angle:

Line is a set of points in a linear direction.

వెడల్సు మందము లేకుండా కొన్ని అతి సూక్ష్మ బిందువులను కలుపు పొడవును రేఖ లేక లైన్ అంటారు. ఒక బిందువు ఒక లెవెల్లో ఏర్పడు నప్పుడు కుంచించుకున్న ఏక స్వభావ ద్రవ్యరాశియై ఉంటుంది. ఆ స్వభావము ఆ బిందువునందు నిబిడీకృతమై ఉంటుంది. అట్లు నిబిడీకృతమైన స్వభావము తను ఉన్న స్థానము నుండి కొంత దూరము వరకు ఒక దానిని ఒకటి ఆనుకొనునట్లుగ అట్లాంటి బిందువులను ఏర్పరచుచూ పోయిన 'లైన్' అగును. తన ఉనికిని వరుసగా ఉంచుట వలన ఏర్పడిన దానిని 'లైన్' అంటారు. ఇక్కడ గమనించవలసిన విషయము ఒకటి ఉన్నది. తన అస్టిత్యమును తన డ్రుక్కన ఏర్పరచిననే 'లైన్' ఏర్పడును. ఈ విశ్వములో ఇండివిడ్యువల్ అయిన ఒక అస్థిత్వమునకు ప్రత్యేకముగ ఒక లైన్ కలిగి ఉండుటకు అవకాశములేదు. ఈవిశ్వము మొత్తము సామూహికత్యపు మూస, ఒకటి (కాస్మిక్ మాంగీ రూట్ ) మరియు రెండవది కొన్ని గుంపుల సామూహికత్వముల అస్థిత్వములు (పెర్చానిఫ్లెడ్ మాంగీ రూట్స్) మాత్రమే ఉ న్నవి. అందువలన మానిఫెస్టెడ్ లెవెల్ లో ఒక లైన్ ఉండుటకు అవకాశము లేదు. అతి సూక్ష్మ బిందువులను కలుపు రేఖను లైన్ అంటారు. అతి సూక్ష్మ బిందువు అంటే ఏమిటి? ఒక అస్థిత్యము ఉంటే దానికి ఒక పరిధి, ఒక కేంద్రము ఉంటుంది. అనగా ఆ అస్థిత్వమునకు ఒక కేంద్రము దానిని ఆవరించి పరిధి ఉంటుంది. పరిధి కేంద్ర అస్థిత్యముకంటే ఆవరణ స్థ్రామాణములో ఖచ్చిదముగ ఎక్కువ. అందువలన రెండు కేంద్ర స్థితులను కలుపునదియే లైన్ అనబడును.

రెండు పరిధి లను కలుపునది

దీర్త చతుర్యపమగును కానీ లైన్

తాను కర్మఫలాపేక్షలేకుండా కర్మలను చేసిన తానుకూడా అక్షర బ్రహ్మత్వమును పొందగలుగును.

తాను ఒక ఇండివిడ్యువల్ అని, తన తొటి వాడు కూడా అదే విధముగ ఇంకొక ఇండివిడ్యువల్ గా నెరింగిన తరువాత స్థ్రుతి ఒక్కరిని తమ తోటి మిత్రునిగనే గమనించును. అందువలననే మాస్టరుగారు సాధకులను "స్థండ్స్ సాసైటీ" అనిరి.స్థ్రుతి ఇండివిడ్యువల్ ఒక 'స్పెసిఫిక్ ఫ్యూర్' గా డెవలప్ అవవలసి ఉ న్నది. అంతవరకు స్పెసిఫిక్లు మాత్రమే. స్థ్రుతి ఇండివిడ్యువల్ స్పెసిఫిక్ తన అంశను జగత్తు లోనికి నిర్మలత్వమును పొందుటకు పంపును.

ఈధర్ అనగా మోషన్ ఆఫ్ టూత్. దానినే చైతన్యము అంటారు.

ెపైన పేర్కొన్నట్లుగ త్రపతి కర్మ నుండి ఇండివిడ్యువల్ స్పెసిఫిక్ యొక్క అంశ(జగత్తులోని జీవి అంతరాభగము) చైతన్యమును గ్రహించును. దానిని తనలో ఈ కిందివిధముగ ఇముడ్చుకొనును.

1.Ether inner absorbed specific.

2.Inner absorbed ether evaporated specific.

పైరెండు నామములు మాస్టరుగారి 12 స్పెసిఫిక్స్ నుండి తీసుకొనబడినవి.

పై విషయములను <sub>(</sub>పతి సాధకుడు గమనించి

"ప్యూర్ లవ్, ఫ్యూర్ లవ్, ఫ్యూర్ లవ్,

ప్యూర్ లవ్ వర్కింగ్ ఇన్ ఆల్ లెవెల్స్

అండర్ దై సేఫ్ గైడెన్స్"

అనే నామమును ప్రతిలోజు 5 నిముషములు ప్రాసెస్ చేస్తూ తను ఒక యోగి గా కర్మఫల త్యాగమును పాటించుచూ తను నిర్మల పూర్ణ చైతన్యమును పొంది స్పెసిఫిక్ ప్యూర్ గా మారవలయును.

పైన పేర్కొన్న అన్ని విషయములలో స్థూల విచారణ మాత్రమే జరిగినది. మాస్టరుగారి కోర్సులవివరణలలోసూక్ష్మ విచారణ జరుగును.

Master C.V.V.

# సాధన

మనోవ్యాపారం వల్ల శరీరాదులు తానని, తానేనని భమించేవారికి తానే ఈ వ్యాపారాలు చేస్తున్నానని తలచేవారికి తనను నపడిపించే ఒక అతీత శక్తి ఒకటి ఉన్నదని అదే తనకు ఆధారమని తెలియచేస్తూ ఒక నియమిత మార్గమును సూచించుటకు ఒక గురువు, ఒక సాధన అవసరమే.

తననుండి పుట్టిన సంకల్పముతో రూపాన్ని కల్పించి ధ్యానిస్తే ఎక్కడనుండో దేముడు దిగివచ్చి సాక్షాత్కారం చేస్తాడట! సాక్షాత్తు ఎప్పుడూ ఉండే తన్ను విడిచేదీ, ఏదో దైవ సాక్షాత్కారం ఎక్కడనుంచో అవుతుందని సాదనచేసేది, ఇట్టే పైనుంచి దిగి అట్టే మాయమవుతాడట దేవుడు. ఏప్పుడూ ఉండే తన్ను విడిచి ఈ క్షణిక దృశ్యానికై ఎంతో ప్రయత్నం చేసేదీ, వరాలు పొందేది, ఇంకా ఇట్లా ఎన్నో మనోవ్యాపారాలు పెంచుకునేది. ఇదంతా అనవసర ప్రయాస.

తనకై ప్రయత్నించి ఎక్కడనుంచో తెచ్చుకొనవలసిన పనిలేదు. తాను తానుగ నిలచుటకు అడ్డువచ్చే శరీర మనోభాంతులను పోగొట్టే నిమిత్తమే సాధన అవసరము. సత్యమైన తన్ను చూడక తనచే చూడబడు అసత్యమైన శరీరాది ప్రపంచమే సత్యమని తలంచటంవల్ల భాంతికలుగుతుంది. ఈ భాంతి పోగొట్టేనిమిత్తమే సాధన. అంతేగానీ తన్ను తాను పొందుటకు సాధనెందుకు? తన్ను గన్నవానికి తనకన్నఅన్యమేదీ తనలో కానరాదు. తనలో అన్యులను చూచునంతకాలము సాధన పూర్తి కానట్లే. తను పొందవలసినది ఇంకా మిగిలి ఉన్నట్లే. తనలోని తన తనము తనకు తనగురించి తను పొందిన స్థితిని గురించి చెప్పుచునే ఉండును. దానిని అనుసరించుట ఉత్తమము.

## బ్రహ్మ సత్యం, జగత్తు మిధ్య

జగత్తు మిధ్య బ్రహ్మ సత్యం అంటారు గదా. మళ్ళీ జగత్తాంతా బ్రహ్మస్వరూపమేననిన్నీ చెబుతారే ఏమిటి తాత్పర్యం అని ప్రశ్న వస్తుంది. సాధక స్త్రితిలో జగత్తు మిధ్య అని చెప్పకుంటే వీల్లేదు. ఎందువల్లనంటే, ఎప్పుడూ, ఎక్కడా, సత్యమై, నిత్యమై, ప్రత్యక్షంగా ఉండే బ్రహ్మమే తానన్న దృష్టి మరచి శరీరాదులతో కూడిన జగత్తే తానని భమసి, శమచెందేవానికి ఈ జగత్తంతా మిధ్యపుమా, అని చెప్పకుంటే వీల్లేదు. ఏమంటే తన్ను విడిచి బహిర్ముఖమై విజృంభించిన దృష్టి ఇదంతా మిధ్య అంటేగానీ అంతర్ముఖంగా తిరగదు. తన్ను తా గన్న వెనుక తనకన్న అన్యమేదీ లేనందున జగమంతా బ్రహ్మంగా చూడగలడు. తాను లేక జగత్తు లేదు. మూలమైన తన్ను గానక జగమునే చూచేవానికి ఇదంతా మిధ్య సుమా అని చెప్పకుంటే వీల్లేదు.

న్యూస్పేపరు ఉన్నదనుకోండి. లిపి మాత్రమే చూస్తారు. దానికి ఆధారమైన పేపరును ఒక్కరూ చూడరు. లిపి ఉన్నా పేపరు ఉన్నది. అది లేకున్నా పేపరు వుంది. ఈ లిపి సత్యమని చూచేవారికి అది మాయ అని చెప్పక తప్పదు. లిపికి ఆధారం పేపరే గదా? వివేకి అయినవాడు పేపరు లిపి ఒకే వస్తువుగ గ్రహిస్తాడు అట్లాగే బ్రహ్మము-జగత్తూను. సినిమా దృష్టాంతమూ ఇంతే. తెర ఎప్పుడూ ఉంటుంది. బొమ్మలు వస్తవి పోతవి. తెరకు ఏమీ అంటవు. బొమ్మలు రానీ పోనీ దానికేమి? అయితే ఆ తెర లేనిది బొమ్మలు లేవు. ఆ తెర బొమ్మల కాధారం గానీ, బొమ్మల వల్ల తెర కేమి లాభము. తెర చూడక బొమ్మలనే చూచు వాడు ఆ ఆటలో వచ్చే కష్ట సుఖాలకు కంపించి పోతాడు. తెర చూచేవాడు ఇది బొమ్మలాట గదా అని తెలుసుకొని తెరకంటే అన్యంగాదని గ్రహిస్తాడు. అట్లాగే ఈ జగత్తున్నూ. ఇదొక బొమ్మలాట అన్నారు రమణ మహర్షి.

రమణ మహర్షి 24-8-1946.

( నూరి నాగమ్మగారి - శ్రీరమణాత్రమ లేఖలు - నుండి) పైన చెప్పిన విధముగనే బ్రహ్మపురిలో తను ఒక స్పెసిఫిక్ అని గ్రహిచిన వానికి జగదీశ్వరుడు, జగత్తు, జీవరాశి ఈముగ్గురు సత్యముగనే గ్రహిస్తాడు.